
ملخص لبحث (التخريج الشرع للانتخابات – الحم الشرع للانتخابات)

من كتاب (الانتخابات وأحامها ف الفقه الإسلام) للشيخ فهد بن صالح العجلان

تلخيص:  أحمد بن محمد طارق أرسلان

 

 

يوضح لنا هذا المختصر الانتخابات وأحامها الشرعية متضمنا الفرق بينها وبين الانتخابات المقيدة الت لا يشارك فيها إلا

نخبة الناس من أهل الحل والعقد، وبين الانتخابات العامة الت يشارك فيها جميع الناس.

:كما يتضمن هذا المختصر الآت

العلاقة بين الانتخابات والبيعة.

أوجه الاتفاق بين الانتخابات والبيعة.

أوجه الاختلاف بين الانتخابات والبيعة.

العلاقة بين الانتخابات والشورى.

موقع الانتخابات ف الشورى.

المقارنة بين الشورى والانتخابات.

ضوابط مهمة ف جواز الانتخابات.

 

الانتخابات وأحامها :

التخريج الشرع للانتخابات: اختلف الفقهاء المعاصرون ف تييفها إل قولين :

1- أنها شهادة من الناخب، وهذا ما ذهب إليه كثير من المعاصرين. ونوقش هذا القول من ثلاث وجوه:

• يشترط ف الناخب ما يشترط ف الشاهد، ويأثم إن قصر ف الشهادة أو شهد لغير صالح، وبعضهم اطّرد قولهم وألزم 

ملخص لبحث (التخريج الشرع للانتخابات – الحم الشرع للانتخابات)
الاتب : أحمد أرسلان

التاريخ : 8 أكتوبر 2013 م

المشاهدات : 13416



نفسه بما يلزم الشهادة مثل عدم قبول شهادة النساء مطلقاً أوجعلها كنصف شهادة الرجل. وقد يجاب عل من الزم اصحاب

هذا القول بشروط الشهادة بأن إهمال شروط الشهادة هنا قد يون فعلا محرماً ولا يون دليلا عل أن الانتخاب ليس بشهادة.

• أن الشهادة إنما تون ف حقوق اله أو حقوق الآدميين، والانتخاب ما هو إلا إخبار بصلاح الشخص للقيام بالأعمال

المنوطة بالولاية.

• أن الشهادة إنما تون عند القاض وف مجلس الحم.

ويرد عل آخر وجهين بأن الشهادة والتزكية هنا مقصودة بمفهومها العام وليس الشهادة بالمعن الفقه الدقيق، ولعل هذا

هو مراد من خرج الانتخابات عل الشهادة.

2- أن الانتخــاب وكالــة، فالانتخابــات توكيــل مــن النــاخب للمرشــح لينــوب عنــه فــ ممارســة الولايــة، وإليــه ذهــب بعــض

المعاصرين.

وهذا التخريج غير مسلّم به لوجوه عدّة:

• أن عضو البرلمان مثلا هو نائب عن الناس، وليس كل شخص نائباً عمن رشّحه، فلا يصح تخريجها عل الوكالة، وإن

.الفقه ليست وكالة بالمعن كانت وكالة بالمفهوم العام فه

• أن الموكل يجوز له أن يعزل الوكيل، وهذا ما لا يمن وجوده ف الولايات الت نقصدها ولا ف المجالس البرلمانية.

• أن الوكالة تصح بين الافر والمسلم، وهذا يلزم منه أن يجوز انتخاب وترشيح كل من جازت وكالته، وهو باطل،

والانتخاب والترشيح ليس متاحاً لل أحد حسب نوع الولاية.

الترجيح بين القولين:

فرق المؤلف الشيخ فهد بن صالح العجلان بين الانتخابات بين انتخاباً مقيداً لا يشارك فيه إلا نخبة الناس من أهل الحل

والعقد، وبين الانتخابات العامة الت يشارك فيها جميع الناس.

الانتخاب المقيد:

يخرج عل أنه تزكية وشهادة بالمفهوم العام، فالناخب يزك من رشّحه ويشهد له بالصلاحية، وبما أن تزكيته هنا تتعلق بأمر

المسلمين عامة فقد اشترط العلماء فيه شروطاً كثيرة أكثر من شروط المزك والشاهد.

الانتخاب العام:

يخرج عل أنه اختيار وإرادة من الناخب لمرشح يريده، وليس هو بتزكية ولا شهادة، والدليل عل كونه محض اختيار وإرادة

:وليس بشهادة ما يل

• لا يسأل الناخب عن سبب شهادته، ولا عن ما يعرفه عن الناخب، أو المبررات.

• نتيجة الانتخابات تتعلق بعدد الأصوات وليس بالحجج والبراهين.

العلاقة بين الانتخابات والبيعة

البيعة: تتم بين الإمام والرعية، تلتزم الرعية فيها للإمام بالسمع والطاعة، ويلتزم الإمام عل رعاية حقوهم ونصرة دينهم.

تتم البيعة باجتماع أهل الحل والعقد واختيارهم أفضلهم وأصلحهم للإمامة، ويلزم بعد ذلك الناس عل مبايعته والسمع

والطاعة.

قال رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐: (من خلع يداً من طاعة لق اله يوم القيامة لا حجة له، و من مات وليس ف عنقه

بيعة مات ميتة جاهلية).

أوجه الاتفاق بين الانتخابات والبيعة :



• كلاهما مبن عل الاختيار الحر دون إكراه.

• كلاهما مبن عل رأي الأغلبية.

• كلاهما يصل من خلالهما إل تعيين رئيس الدولة.

أوجه الاختلاف بين الانتخابات والبيعة:

شروط المرشح وشروط عقد البيعة  ومدة الرئيس، والحقيقة أن هذه الفروق بين الديمقراطية والبيعة، إذ لا تلازم بين

الانتخابات وبين شروط الولاية ومدتها ونحو ذلك، فقد تطبق الانتخابات عل النحو المذكور، وقد تطبق بوضع شروط أخرى.

والذي يراه المؤلف أن الفروق بين البيعة والانتخابات تتجلّ ف الفروق التالية:

• الانتخابات وسيلة تنافس للولاية، أما البيعة عقد لمن اختاره الناس.

• الانتخابات طريقة للوصول للرئاسة وغيرها، أما البيعة خاصة بالرئاسة العامة فقط.

• الانتخابات لعامة الناس، بينما البيعة فالأصل أنها لأهل الحل والعقد.

• قد يفوز ف الانتخابات أكثر من شخص، أما البيعة لشخص واحد فقط.

العلاقة بين الانتخابات والشورى:

الشورى: (الرجوع إل أهل الرأي والاختصاص ف الأمور الت لا نص شرع فيها للوصول إل الأصلح للأمة والنفع لها).

قال تعال: (وشاورهم ف الأمر) سورة آل عمران 159. هذا ف حق النب ‐صل اله عليه وسلم‐ فيف بغيره؟!

الانتخابات أو آرائهم ف قاعدة واسعة من الناس لمعرفة اختياراتهم ف الرجوع إل تقوم الانتخابات المعاصرة عل •

المسائل الاستفتائية، ولأن فيها رجوع لمعرفة آراء الناس، فهذا يجعل فيها شبهاً بالشورى.

موقع الانتخابات ف الشورى:

القول الأول: الشورى تجيز الأخذ بالانتخابات طريقة من طرائق الشورى، وإليه ذهب محمد رشيد رضا، والمودودي وكثير

من المعاصرين وأدلتهم:

• أن آية (وأمرهم شورى بينهم) سورة الشورى 38 خطابا للأمة جميعاً فتون الشورى للأمة جميعاً (وقد نوقش هذا الدليل

أنه لا يلزم أن تون الشورى لل فرد من الأمة ولم ين هذا فعل النب ‐صل اله عليه وسلم‐.

• أن الشريعة جاءت بمطلق الأمر بالشورى ولم تقيدها بصفة ولا هيئة، وكل من وضع لها صفة أو هيئة متحم.

• الشورى من الأمور الدنيوية المتعلقة بسياسة الناس، والأصل فيها الإباحة إلا بدليل، ولل زمان ومان طريقة.

القول الثان: الشورى لا تقر الانتخابات المعاصرة، وهو ما ذهب إليه محمد الإمام  ومحمود شاكر والأمين الحاج محمد،

وأدلتهم:

أن مشورته ‐صل الإسلام لا يسأل فيها كل أحد، بل يرجع فيها لأهل الحل والعقد دائماً (ونوقش هذا ف أن الشورى ف •

اله عليه وسلم‐ شملت ف بعض الأحايين كل الناس كما شاور جمهور الصحابة ف وقعة بدر، وشاورهم ف الخروج من

أحد).

• أن الانتخابات من شريعة الديمقراطية، والشورى من صميم الإسلام، فيف يون يجتمعان؟! (ويجاب عنه بأن الانتخابات

ليست ملازمةً للديمقراطية، بل ه أسلوب تطبق ف الديمقراطية وغيرها).

• أن الشورى تشاور واستفادة من الآراء للوصول إل الحق، والانتخابات إخراجاً لحم وتنفيذاً له. (يجاب عنه بأن الإلزام لا

يزيل عن الطريقة كونها شورى، والتزام المستشير بها لا يخرجها عن كونها شورى).

الترجيح:



يرجح الاتب القول الأول بأن الانتخابات المعاصرة تدخل ف الشورى، فه تتعرف عل ما عند الناس وتحدد ما يريدون

وهذا داخل ف مفهوم الشورى، أما دخولها ف الشورى الشرعية متوقف عل الحم بجواز الانتخابات المعاصرة وهو ما

سيأت تفصيله.

المقارنة بين الشورى والانتخابات:

1. الانتخابات طريق ووسيلة من طرق الوصول للولاية، والشورى وسيلة لمعرفة الرأي الصواب.

2. الانتخاب يون بالاختيار بين أشخاص أو مسائل محددة، أما الشورى نقاش وحوار وعرض كامل للموضوع يتم من

خلاله رفض الموضوع أو قبوله أو تعديله.

3. الانتخابات قاصرة عل ما يتعلق بالولايات فقط، أما الشورى شاملة لل شؤون الحياة.

4. نتيجة الانتخابات ملازمة لعدد الأصوات، وأما الشورى فليس من لازم الشورى أن يؤخذ برأي أهل الشورى.

حم الانتخابات

تحرير محل النزاع:

اتّفق العلماء عل جواز الانتخابات حين تون محصورة ف أهل الحل والعقد، وهم رؤساء الناس وأهل الوجاهة فيهم ممن

اجتمعت فيه خصال العلم والعدالة والرأي، وقد سموا بذلك لأنهم يملون عقد أمر البيعة وحل ما عقدوه.

واختلفوا ف حم الانتخابات المعاصرة الت تون دائرة الانتخاب فيها واسعة شاملة لعامة الناس أو لأكثرهم إل قولين:

الأول: الجواز، وهو ما ذهب إليه أكثر المعاصرين.

الثان: المنع، وهو ما ذهب إليه بعض المعاصرين.

أدلة القول الأول :

• أن البيعة ف جوهرها إعلام الفرد المبايع عن موافقته ورضاه وهذا أمر متحقق ف الانتخاب المعاصر.

ويناقش هذا الدليل من وجهين :

أ‐ البيعة تون بعد اختيار أهل الحل والعقد وهذا أمر متفق عليه وخارج عن محل النزاع.

ب‐ البيعة إعلان طاعة وانقياد ورضا بخلاف الانتخابات والت ه تمييز من يون صالحاً.

• الوقائع الشرعية ف عهد النب صل اله عليه وسلم مما يدل عل أن للانتخابات أصلا شرعياً معتبراً، ومنها:

أن يمنعوه مما يمنعون به نساءهم وأبناءهم، فقال النب ه عليه وسلم‐ علال صل‐ بيعة النقباء حينما بايع الأنصار النب *

صل ووجه الدلالة منها : أن النب (قومهم بما فيهم ونون علعشر نقيباً ي م اثنمن أخرجوا إل) :‐ه عليه وسلمال صل‐

اله عليه وسلم طلب من الصحابة أن يختاروا اثن عشر رجلا، ولم يحدد لهم طريقة الاختيار، أو يمنعهم من مشاركة عامة

الناس، فدّل عل صحة الانتخاب بالرجوع إل عامة الناس.

* العرفاء ف وفد هوازن، حيث أت وفد هوازن تائبين وطالبين أن يرجع النب ‐صل اله عليه وسلم‐ إليهم أموالهم

ونساءهم، فخيرهم بين النساء أو المال فاختاروا النساء فقام رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ فأثن عل اله بما هو أهله

ثم قال: (أما بعد فإن إخوانم هؤلاء قد جاءونا تائبين، وإن قد رأيت أن أرد إليهم سبيهم فمن أحب منم أن يطيب بذلك

فليفعل، ومن أحب منم أن يطيب بذلك فليفعل، ومن أحب منم أن يون عل حظه حت نعطيه إياه من أول ما يفء اله

علينا فليفعل، فقال الناس: قد طيبنا ذلك لرسول اله صل اله عليه وسلم لهم، فقال صل اله عليه وسلم : إنا لا ندري من

أذن منم ف ذلك ممن لم يأذن فارجعوا حت يرفع إلينا عرفاؤكم أمركم فرجع الناس فلمهم عرفاؤهم ثم رجعوا إل رسول

اله ‐صل اله عليه وسلم‐ فأخبروه أنهم قد طيبوا وأذنوا).

الرجوع إل العرفاء ليعرفوا آراء الناس، وهذا كالانتخاب المعاصر ف ه عليه وسلم رجع إلال صل ووجه الدلالة أن النب



الناس ليعلم رأيهم وما يختارون.

ويمن أن يناقش هذا الدليل:

أما النقباء: فاختيار النقباء هنا ليس من اختيار الولاة، فالولايات لابد لها من اختيار الأصلح، وأما اختيار من يمثل الناس أو

يتحدث بالنيابة عنهم فلا يشترط فيه ما يشترط للولاية.

وأما العرفاء ف وفد هوازن فهو رجوع إل الناس فيما يملون، لأن ذلك حق لهم فلا يؤخذ إلا برضاهم، والولايات الشرعية

ليست من هذا القبيل.

ويمن أن يجاب عن هذه المناقشة:

بأن اختيار النقباء مقارب لاختيار الولاة، فالولاية العامة ما ه إلا قيام عل حاجات الناس ومراعاة مصالحهم، فصورة

النقباء وإن لم تتفق تماماً مع الولايات العامة إلا أن الرجوع إل الناس ف اختيار من يمثلهم والثقة بمن يختارون ف مثل

بيعة النقباء يلزم منه قبول من يختارون ف مثل الولايات العامة. ويدعم ذلك : ان وظيفة النقباء كانت ضمان تحقيق المنعة

والنصرة للنب صل اله عليه وسلم، وه من الأمور العظيمة.

وأما الاستلال بوفد هوازن فلا يسلّم به، والاعتراض الوارد عليه صحيح، لأن الأمر متعلق بأمر يملونه، وهو خارج عن

الولايات الشرعية فلا مدخل له هنا.

• الشريعة جاءت باعتبار رضا الناس ف البيعة ولم تحدّد الطريقة، والانتخابات من الطرق المعاصرة الت يعرف من خلالها

رضا الناس ولم يدّل عل منها دليل.

(وإن قيل أن الانتخابات لا تعبر عن رضا جميع الناس بل تعبر عن رضا المشاركين، فنقول بأن رضا جمهور الناس أو

أكثرهم كاف ومعبر، وحت إن لم يشارك الأغلب فعدم المشاركة رضا بأي نتيجة أو عدم مبالاة).

• الأمة صاحبة الحق ف اختيار الحاكم، وإذا كان كذلك فلها أن تمارس ذلك مباشرة أو من خلال وكلائها من أهل الحل

والعقد.

• أن طريقة تولية الخليفة من الطرائق الاجتهادية الت لم يأت دليل يحصرها، فتجوز كل طريقة ما لم تخالف نصاً شرعياً.

م مع وجود الحاجة لذلك مما يدلالح يوم السقيفة ولم يذكروا أي طريقة ولا أسلوب للوصول إل وقد تنازع المسلمون ف

عل أن طرق الوصول للحم طرق اجتهادية لا يشترط لها نص شرع. وكذلك اختلاف طرق تولية كل خليفة من الخلفاء

الراشدين.

وهذا من يسر الإسلام وسماحته ف ترك الطريق الموصل للإمامة من غير تقييد ليختار المسلمون أنفع وأفضل الطرق

المناسبة لهم بحسب زمانهم ومانهم.

• الانتخابات طريقة عصرية، والمخالفون لم يوجدوا بديلا صحيحاً لما يفل معرفة أهل الحل والعقد، فيف يتم معرفتهم

وتحديدهم ف ظل هذا العصر من غير انتخاب؟

وكيف يمن ضمان انتقال السلطة ومنع الأنظمة السياسية من الظلم والاستبداد من غير انتخاب؟

ويمن مناقشة هذا الدليل من وجهين:

الـوجه الأول: أن عـدم وجـود طريقـة معينـة لـدفع الظلـم يجعـل المسـألة داخلـة تحـت حـم الضـرورة، والضـرورات تبيـح

المحرمات، والبحث هنا ف الحم الأصل لا الطارئ.

عدم التسليم بأن المخالفين ليس لديهم بديل عن الانتخابات، بل البدائل المطروحة كثيرة وعدم وجودها عل :الوجه الثان

أرض الواقع لا يعن أنها غير موجودة.



• أن المسلمين مأمورين بالأمر بالمعروف والنه عن المنر، فلا بد للأمة من الأخذ بمبدأ التوكيل والنيابة فيقوم الناس

بتوكيل من يقوم بهذا الواجب نيابة عنهم، وهذا هو ما تقرره الانتخابات المعاصرة، فه استنابة من الناس لمن يقوم ببعض

الواجبات الفائية.

ويناقش هذا الاستدلال : بأن وجود بعض الأمة ليقوموا بفرض الفاية لا نزاع فيه، وأما أن يون اختيارهم من خلال

الانتخابات فهذا هو محل النزاع ولا يصح الاستدلال بمحل النزاع.

أدلة القول الثان (المنع من الانتخابات):

• لا دليل شرع عل الانتخابات ولم يمارسها سلف الأمة، ولو كان فيها خيراً لما تركوها.

وقد نوقش هذا الدليل من وجوه عدّة : أن الأصل ف المعاملات الدنيوية الإباحة، ومن يمنع هو من يلزمه الدليل.

ف زمن الصحابة كان أهل الحل والعقد معروفين فلم ين ثمة داع ، أما الآن فالانتخاب وسيلة لمعرفتهم.

ثم ان معرفة رأي جميع الناس متعثر ف ذلك الزمان، فالترك قد يون لعدم الإمانية، والآن وسائل الاتصال متوفرة.

• المفاسد الت تلازم الانتخابات من التعصب المذموم، وشراء الأصوات، وحرص المرشحين عل إرضاء الناخبين،

وتفريق الصف والتدليس والتزوير.

ويناقش هذا الاستلال من ثلاثة أوجه: أن الانتخابات ف ظل الدولة الإسلامية ستقوم عل التقوى ومراقبة اله، والبحث عن

الأكفأ والأصلح، واستشعار عظمة ما يقوم به الناخب، والابتعاد عن كل ما يؤدي إل هذه المفاسد.

وأنه لا تلازم بين الانتخابات وما ذكر من مفاسد ، فالمفاسد ترجع للعوامل وغياب القيم والمبادئ.

وجود المفسدة لا يؤدي إل التحريم ما لم تن هذه المفاسد أكثر من المصالح المرجوة منه.

• الانتخابات تقوم عل مبدأ الأكثرية، وهو مبدأ مذموم ف الشرع كما قال اله تعال: ( وإن تُطع أكثر من ف الأرض يضلوك

عن سبيل اله ) الأعراف 102. ويناقش هذا الاستدلال من وجهين :

المسائل المباحة الت ون الانتخابات فلم يجز إجراء الانتخابات فيها، وإنما ت ان المسائل إن ظهر كونها حقاً أو باطلا

يجوز الأخذ بأي واحد منها.

أن عدم الأخذ برأي الأكثرية لا يعن رفضه مطلقاً. فلو سلّمنا أن الأخذ براي الأكثرية غير لازم، وأنه يعتبر مبدأ مخالف

للشريعة، إلا أن هذا لا يعن حرمة الأخ برأي الأكثرية مطلقاً، ولا أن كل أمر يؤخذ به برأي الأكرية فهو محرم.

وعليه: فلا أثر لهذا الدليل ف تحريم الانتخابات.

• الانتخابات المعاصرة لا تراع الشرعية الواجب توفرها ف المرشح. وتناقش هذه النقطة بأن عدم توفر الشروط ليس لازماً

للانتخابات فيمن الاشتراط.

• عدم النظر ف قبول شهادة الناس ف الانتخابات مما هم عليه من عدالة وديانة.

ويناقش من وجهين: أن عدم التسليم بأن الانتخاب شهادة، ويمن اشتراط العدالة ف الناخبين، ويتجوز ف مفهوم العدالة

فيه مراعاة لحال هذا الانتخاب ان اثر الناخب هنا ضئيل ليس كالشهادة.

• قيام الانتخابات عل مبدأ المساواة بين الناخبين، وهذا نهج منحرف مأخوذ من فلسفة الديمقراطية القائمة عل المساواة

من غير تمييز المؤهلات، وقد قال تعال : (قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون) الزمر9.

ونوقش هذا الدليل من وجهين:

أنه لا مفر من اعتبار التساوي بين الناس ف أصواتهم، حيث لا يمن وضع قاعدة صحيحة ف التفريق بين الناس، وحت لو

قدرنا المؤهلات فيف نقدر النزاهة والفضيلة.



.يؤخذ بالانتخابات أصلا ن إلا المساواة فليس الأمر ملجئاً لن أن يجاب عن هذا بأنه إذا لم يمويم

والوجه الثان : أن الناس تتعلم من خلال الممارسة والمشاركة، ويتداركون اخطائهم، ويناقش هذا بأنها مجرد دعوى، ولم

يقم عل إثبات، بل الأصل أن عامة الناس لا يمن أن يصلوا إل الحد الذي يونون فيه عل مستوى أهل الرأي والخبرة

والتخصص، والدليل أن الانتخابات المعاصرة لازلت رغم تطبيقها الواسع ف كثير من البلدان تتأثر تأثراً كبيراً بالدعايات

الانتخابية وبضغط وسائل الإعلام.

• ان الانتخابات جزء من النظام الجاهل الديمقراط المستورد من الفار. ويمن أن يناقش هذا الاستدلال من ثلاث أوجه :

لا مانع من الاستفادة مما عند الفار من الأمور النافعة. وأنه لا تلازم بين الديمقراطية والانتخابات، فالديمقراطية نظام قائم

عل سيادة الشعب، وأخيراً أن الربط بين الانتخاب والديمقراطية لم يحصل إلا ف العصر الحاضر، ولم ين الانتخاب

ملازماً للأنظمة الديمقراطية القديمة لأنها كانت تأخذ بمبدأ الديمقراطية المباشرة.

• القول بتجويز الانتخابات يلزم منه اتهام الشريعة بالنقصان والعجز عن إصلاح حياة الناس. ويمن أن يناقش هذا الدليل

بأنه لم يبين كيف أن تجويز الانتخابات اتهام للشريعة بالنقصان، وه مما يتعلق بسياسة الناس وبما يحقق مصالحهم،

كمالها لما فيه من التوسعة واليسر عل ان فترك الشريعة لبيانها دليل علويتوصلون لنفعه أو ضرره بحسب الزمان والم

المسلمين، وه من الأمور المباحة.

• الانتخابات ترجع للأكثرية والأكثرية دون المستوى المطلوب ويمن التأثير عليهم.

• هدف الولايات الوصول للأكفأ والأصلح، والانتخابات يترشح لها البر والفاجر.

ويمن أن يناقش هذا من وجهين : أولا : أنه لا يصح إطلاق القول بأن الانتخابات لا يمن أن يتوصل بها إل الأكفأ، بل

يمن أن يتوصل بها إليهم إن طبقت تطبيقاً صحيحاً .

ثانياً: أن الأصلح ف الولاية ليس هو من كان صالحاً ف نفسه فقط، بل من الاعتبارات المهمة ف الولاية قبول الناس

وانقيادهم له.

الترجيح:

:يرجح المؤلف القول (بجواز الانتخابات المعاصرة) وأنها صورة مباحة من صور التولية، ويدعم قوله بما يل

1. الشريعة لم تحدد طريقة معينة للوصول للإمامة، وإنما المعتبر هو رضا الناس، فأي طريقة ارتضاها الناس فه جائزة ما

لم تخالف حماً شرعياً.

وف ولاية الخلفاء الراشدين نجد اختيار أهل السقيفة، ونرى الاستخلاف ونرى مجلس شورى وايضا بيعة جمهور الناس كما

ف ولاية عل ‐رض اله عنه‐ بالإضافة للولاية عبر الصلح عندما تنازل الحسن لمعاوية ‐رض اله عنهما‐.

ولم ينر أحداٌ من الصحابة أي طريق من هذه الطرق، فتحصل من خلاله إجماع الصحابة عل إباحة كل طريق موصل

للولاية.

2. بيعة عل ‐رض اله عنه‐ قامت عل مبايعة جمهور الناس وعامتهم مباشرة، إذ إنه رض اله عنه رفض قبول البيعة إلا

ف المسجد علانية ومن الناس، فلم تحصل بيعته إلا بعد اختيار الناس، فإن قيل أن انتخاب عل كان مبايعة لشخص واحد

وليس اختيار بين أشخاص، قلنا أن الإشال هو جواز مشاركة الناخب ف الاختيار، وليس تعدد المرشحين للرئاسة.

3. الرجوع لأهل الحل والعقد لما لهم من شوكة وغلبة يتبعهم الناس، ويحصل من خلال بيعتهم مقاصد الإمامة، والرجوع ف

الانتخابات لعامة الناس والحصول عل أصوات الأكثرية يحصل به المقصود.

4. مع غياب الطريقة الواضحة لاختيار أهل الحل والعقد ف زماننا ودخول من ليس منهم فيهم ممن له شوكة بسبب جاهه



وسلطانه يجعل فيهم الآفة نفسها الت توجد ف عامة الناس، فقبل منع عامة الناس من المشاركة يجب أن يون أهل الحل

والعقد حسب الأوصاف الشرعية موجودين.

5. إن سألنا كيف يتم اختيار أهل الحل والعقد؟ وأجيب بأنه يختارهم الناس، فسنقول كيف نثق ف اختيار الناس لأهل الحل

والعقد ولا نثق ف اختيارهم الإمام مباشرة؟

فإن قيل بل يختار أهل الحل والعقد الإمام، فقد لزم منه الدور، فهم من يختار الإمام ، والإمام يختارهم؟!

فلا محيد عن القول بجواز الرجوع إل الناس ف تحديد أهل الاختيار وف اختيار الإمام.

ون مطّرداً فن أن يبعض المجتمعات، ولا يم كل مجتمع قلنا أن هذا يصح ف فإن قيل بأن أهل الحل وعقد يظهرون ف

جميع المجتمعات، خاصة المعاصرة الت تضم الملايين ف أقطاع متباعدة.

6. لا دليل شرع يدّل عل وجوب الرجوع إل أهل الحل والعقد، أو أن البيعة منحصرة فيهم، بل هو مفهوم قرره العلماء من

بعدهم مما استفادوه من عصر الصحابة.

7. أدخل بعضهم ف مفهوم أهل الحل والعقد أهل التجارة والمصالح العامة والوجهاء والرؤساء وأهل الشوكة والغلبة، وهؤلاء

ليسوا بالضرورة أهل بروز ف العلم والتخصص فإذا رجع إل قولهم مع ذلك فأي مانع من الرجوع إل عامة الناس.

8. إن بايع أهل الحل والعقد الإمام فلم يتبعهم الناس وتركوا بيعة الإمام فلا تنعقد له البيعة حينئذ، فقبول الناس وانقيادهم

.طريق شرع الطريق الذي يطمأن الناس من خلالها فه شرط من شروط انعقاد البيعة، لذا إن كانت الانتخابات ه

9. اتفق العلماء عل صحة الولاية بانتخاب أهل الحل والعقد، مع ما فيهم من تفاوت كبير ف العلم والإخلاص والديانة

والتخصص، وكما أنه هنا لم ينظر للفارق وهم سواء ف التصويت، إذا لا يلتفت للفارق بين آحاد الناس.

10. عقد البيعة (عقد مراضاة واختيار لا يدخلها إكراه ولا إجبار) والرضا لا يصح أن يون خاصاً برضا أهل الحل والعقد

فقط من دون رضا الناس، بل يؤخذ برضاهم لأنهم قادة الناس والناس تبع لهم، وإذا كان كذلك فلا مانع من الرجوع مباشرة

إل الناس لأنهم هم الأصل ف الرضا.

توجيه والتأثير عل الانتخابات لا يجعل صوت العالم كصوت غيره، فالعالم له دور قيادي ف 11. دخول عامة الناس ف

.نظام إسلام أصوات الناس، خاصة ف

يقال بأن العلماء والمختصين هم الأقدر عل نفسه حت ون أصلح الناس فأن ي ثم إن تحديد الحاكم لا يقتصر فيه عل

التمييز، بل من الأمور المهمة ف الحاكم أن يحوز عل رضا الناس وقبولهم حت ينقادوا له ويسمعوا ويطيعوا، ومشاركتهم

ف الاختيار تحقيق لهذا المقصد.

12. القول بأن عامة الناس لا يعلمون من يختارون، قول غير دقيق، فهذه أمور ولاية ظاهرة يدرك عامة الناس ف المرشحين

لها صفات الشجاعة والرم والديانة والعلم، بل قد يون العام من الناس ف بعض الأحيان أقدر من العالم ف معرفة من

يصلح لقربه من هذه الولايات ومعرفته لطبيعتها.

13. ما ذكر من تأثر العام بالعاطفة، وسهولة التأثير عليه بالمال والإعلام وارد عل أهل الحل والعقد كذلك، وإن كان وروده

عليهم أقل ولن مع كبير تأثيرهم ف النتيجة لقلة عددهم يصبح رأي أحدهم مؤثر جداً، لذا احتمال ورود هذه الأمور الفاسدة

عليه ولو كان بنسبة قليلة سيوازي تأثيرها عل العام لوزن صوت الفرد من أهل الحل والقعد فيهم.

14. القول بمنع التسوية بين الناس ف اختيار الحاكم لم يدّل عليه دليل بخصوصه، وإنما الذي يستند إليه ف عدم التسوية

بينهما هو الاعتماد عل المصلحة الشرعية الت تقتض أن العالم المتخصص أقدر عل تحقيق مصالح الشريعة من

الشخص الذي لم تجمع ف الشروط.

وحيث كان الأمر متعلقاً بمصلحة، فما الذي يمنع من عدم إعمال هذه المصلحة لوجود مصلحة شرعية أخرى تعتمد عل



الرجوع لقاعدة أكبر من الناس لمعرفة رضاهم عن الحاكم حت تستقيم له الأمور ويوضع لها من الضوابط والأسباب ما

يظن به وصول الأكفاء لهذه الولايات.

15. أما الانتخابات فيما دون الرئاسة فه ف الحقيقة لا تخرج عن كونها تعييناً من قبل الإمام رجع فيها إل رأي الناس.

ضوابط مهمة ف جواز الانتخابات:

الراجح جواز الانتخابات المعاصرة، وأنها وسيلة من الوسائل المباحة للوصول إل الحم، ولما دونه من الولايات.

غير أن القول بإباحتها لا يعن جواز العمل بها مطلقاً من غير قيود، بل لا بد من اعتبار أصلين مهمين ف بيان حم

الانتخابات:

1- أن تون مصالح الانتخابات غالبة عل مفاسدها، وإلا أصبحت حراماً.

2- أن تون ه أفضل طريقة لتحقيق المصالح الشرعية، لأن تصرف الحاكم ف الشريعة منوطُ بالمصلحة.

 

المصادر:


