
الحمد له رب العالمين، بين لنا شرف العمل للدين، وحثَّنا عل السير ف ركاب عباده الصالحين، فلا أحسن ولا أعظم من

الدعوة إل اله تعال: ﴿ومن احسن قَو ممن دعا الَ اله وعمل صالحا وقَال انَّن من الْمسلمين﴾ [فصلت: 33]. والصلاة

والسلام عل المبعوث رحمة للعالمين، نبينا محمد، وعل آله وصحبه أجمعين، ومن تبعهم بإحسان إل يوم الدين.

 وبعد:

فإن الدعوة إل اله تعال ه وظيفة الرسل عليهم الصلاة والسلام، بعثهم اله تعال للقيام بها، وبذل المهج ف طريقها؛ قال

تعال:﴿يا ايها النَّبِ انَّا ارسلْنَاكَ شَاهدًا ومبشّرا ونَذِيرا * وداعيا الَ اله بِاذْنه وسراجا منيرا﴾ [الأحزاب: 45-46]، وقال

تعال:﴿لل امة جعلْنَا منْسا هم نَاسوه فَلا ينَازِعنَّكَ ف الأمرِ وادعُ الَ ربِكَ انَّكَ لَعلَ هدًى مستَقيم﴾ [الحج: 67].

ولأهمية الدعوة إل اله تعال، ولعظم آثارها ف الدنيا والآخرة، عمدَ أهلُها ورجالُها إل أساليب متنوعة وإل وسائل مختلفة،

يستعينون بها لتحقيق أفضل النتائج وأحسن الثمار، والناس ف ذلك بين مضيِق وموسع، ومصيبٍ ومجافٍ، ولهذا فالحاجة

إل ترشيد العمل الدعوي قائمة، ومن ذلك الاحتياج إل ضوابط تضبط المصالح الدعوية، كيلا تخرج الاجتهادات الدعوية

عن الخط القويم، الذي يحظ بقبول قواعد الشرع الحنيف ومقاصده العظيمة.

 

أو‐المقصود بالدعوة:

عرفها أهل العلم بتعريفات عديدة متقاربة، ومن التعريفات المعاصرة:

‐ عرفها الشيخ محمد خضر حسين ‐رحمه اله‐ بأنها:" حث الناس عل الخير والهدى، والأمر بالمعروف والنه عن

ضوابط المصلحة الدَّعوية
ه الجميلاتب : عبد الرحمن عبد الال

التاريخ : 2 يناير 2019 م

المشاهدات : 5808



المنر، ليفوزوا بسعادة العاجل والآجل" [الدعوة إل الإصلاح: 17].

‐وعرفها الدكتور عبدالريم زيدان:" والمقصود بالدعوة إل اله الدعوة إل دينه، وهو الإسلام (إن الدين عند اله الإسلام)

الذي جاء به محمد صل اله عليه وسلم من ربه سبحانه وتعال" [أصول الدعوة: 5].

‐وجاء تعريفها ف كتاب نضرة النعيم:" ه دعوة النّاس إل الإسلام بالقول والعمل" [نضرة النعيم ف مارم أخلاق الرسول

الريم صل اله عليه وسلم: 1945-5].

وهذه التعاريف يمل بعضها بعضا، فقد جمعت الرسالةَ الت توصلها هذه الدعوة، وه دين الإسلام، وعمليةَ نشر الإسلام

وطرق تبليغه، وإقامة الحجج، وبينت حال القائم بها.

ثانيا‐المقصود بالمصلحة:

:الأصل:" عبارة عن جلب منفعة أو دفع مضرة" [المستصف ه‐ بأنها فرحمه ال‐ المصلحة عرفها الإمام الغزال‐

1/174]. ومن المتفق عليه بين جمهور علماء المسلمين:" أن اله سبحانه ما شرع حما إلا لمصلحة عباده، وأن هذه

المصلحة إما جلب نفع لهم، وإما دفع ضرر عنهم، فالباعث عل تشريع أي حم شرع هو جلب منفعة للناس أو دفع ضرر

عنهم" [أصول الفقه، لعبد الوهاب خلاف: 1/64].

‐والدعوة إل اله تعال بأحامها ووسائلها راجعة إل أحام الإسلام، ولهذا: فإن إعمال المصلحة ف الدعوة أمر معتبر،

ام الشرعية الأخرى، فإذا شهد الشرع باعتبار مصلحة دعوية ما، فهذلك كشأن الأح شأنُ الدعوة ف ،وسبيل شرع

معتبرة، وإذا شهد لها بالرفض والإلغاء، فه ملغاة غير مقبولة.

ثالثًا‐ضوابط اعتبار المصلحة الدعوية:

حذَّر العلماء عند العمل بالمصلحة من دخول الهوى وحظوظ النفس، ف قضية اعتبارها أو إلغائها، ودعوا إل اليقظة

والحذر ف ذلك، فقد يختلط تقديرها عل الوجه الصحيح عل طالب العلم؛ قال الشيخ محمد الأمين الشنقيط ‐رحمه اله‐

:" ولن التحقيق أن العمل بالمصلحة المرسلة أمر يجب فيه التحفظ وغاية الحذر، حت يتحقق صحة المصلحة وعدم

.[1/21 :المصالح المرسلة، للشنقيط] "معارضتها لمصلحة أرجح منها، أو مفسدة أرجح منها، أو مساوية لها

 فالحاجة كبيرة إل ضوابط شرعية، تضبط هذه المصالح، وتضء لطالب العلم طريقه، وتجعله عل بصيرة ف تقديرها

واعتبارها، ف مسيرته الدعوية إل اله تعال، ومن هذه الضوابط:

1-الضابط الأول: أن تون محققةً وحافظةً لمقصدٍ من مقاصد الشريعة، وه: حفظ الدين والنفس والنسل والعقل والمال؛

قال الإمام الغزال:" لنا نعن بالمصلحة: المحافظة عل مقصود الشرع، ومقصود الشرع من الخلق خمسة، وهو أن يحفظ

عليهم دينَهم ونفسهم وعقلَهم ونسلَهم ومالَهم، فل ما يتضمن حفظ هذه الأصول فهو مصلحة، وكل ما يفوت هذه الأصول

.[1/174 :المستصف] "فهو مفسدة، ودفعها مصلحة

 ومن أمثلة ذلك: إقامة احتفالات حفظ القرآن الريم، إذ ف هذه الاحتفالات إدخال السرور عل قلوب الطلاب، وفيها مظهر

من مظاهر تعظيم كتاب اله تعال، فف هذه الاحتفالات مصلحةٌ تحقّق مقصدًا من مقاصد الشريعة، وهو الاهتمام بالدين

والعناية به، ولا شك أن القرآن الريم هو أصل أصول الإسلام.

2-الضابط الثان: ألا تون مصادمةً لأصل من أصول الشَّرع، كأن تون مخالفةً لنص أو إجماع أو قياس جل، ويرى



بعض أهل العلم أن مجرد افتراض ذلك لا ينبغ:" فإن فرض مخالفة المصلحة للتاب والسنة والإجماع مجرد فرض لا واقع

له" [المصلحة عند الحنابلة: 1/18].

ومن أمثلة ذلك: قطع يد السارق، فقد ذهب بعض المفرين إل أن الحم بقطع يد السارق كان ف وقته وظروفه يحقق

المصلحة ويلائمها، وأما اليوم فلم يعد كذلك، وأن مصلحة الدعوة تقتض القول بحبسه، والعمل عل إصلاحه؛ حت لا يؤدي

ذلك إل النفرة من الدين.

فهذه المصلحة ملغاةٌ غير معتبرة؛ لأنها مخالفة لنصٍ صريح ف كتاب اله، قال تعال:﴿ والسارِق والسارِقَةُ فَاقْطَعوا ايدِيهما

﴾يمحر غَفُور هنَّ الا هلَيع تُوبي هنَّ الفَا لَحصاو هدِ ظُلْمعب نم تَاب نفَم * يمح زِيزع هالو هال نالا مَا نبسا كبِم اءزج

[المائدة: 38-39]. فالمصلحة كل المصلحة تون بالقيام بما أمر اله تعال، وذلك حينما يستوف هذا الحم شروطه

ولوازمه، وأما تطبيق الحدود دون مراعاة شروطها ولوازمها فسيون ظلما للناس وللشريعة ذاتها.

نلتبي ،من ضغط التأثر بالعالم الغرب هذه العقوبات بتجرد وعقلانية، وهو متحرر ل فر وتأموالحقيقة أن الإنسان لو تف

المصالح العظم من الاهتمام بهذه الزواجر الإلهية.

الظن اعتبارها، قال المرداوي: "مهما وجدنا مصلحةً غلب عل ون المصلحة يقينية أو غلب عل3-الضابط الثالث: أن ت

الظن أنها مطلوبة للشرع، فنعتبرها؛ لأن الظن مناط العمل" [التحبير شرح التحرير: 7/ 3394]. أي: يغلب عل الظن وجود

هذه المصلحة، وليست مصلحة موهومة.

شر كثير بالقيام بها، فه لم من التجربة حصول نفع كبير منها، وكفومن أمثلتها: إقامة المراكز الصيفية للناشئة، فقد ع 

تفسح المجال للشباب للهو المباح، واستغلال الوقت ف الخير، وبذلك يضعف تعرضهم لمواطن الانحراف ومجالس الفساد

والشرور.

4-الضابط الرابع: أن تون المصلحة عامة لا خاصة، ويعن ذلك أنها توضع لمصلحة عموم الناس، وليس لمصلحة جهة

معينة أو شخص معين، كما جاءت الإشارة إل ذلك ف كتاب [الوجيز ف أصول الفقه لعبد الريم زيدان: 242].

ا فالماء لنجا البقية، وإلا فهم جميع خطر، فلو رموا واحدًا منهم ف سفينة، وقد وقعوا ف ون جماعة فومثال ذلك: أن ت

خطر، فهذه مصلحة ليست كلية عامة، ولذلك فلا رخصة لهم بذلك. [انظر: شرح تنقيح الفصول، للقراف: 3/188، والمصالح

.[1/16 :المرسلة، للشنقيط

يلزم فيه الاتباع، ولأنَّ معان ،العبادات؛ لأن أمر العبادات أمر توقيف ون هذه المصلحة ف5-الضابط الخامس: ألا ت

العبادات لا تُدركُ عل وجه التَّفصيل، كما لا تُدرك وجوه المصالح فيها إلا بدلالة الشَّرع.

 قال الإمام الشاطب:" فالمصالح المرسلة ‐عند القائل بها‐ لا تدخل ف التعبدات ألبتة، وإنما ه راجعة إل حفظ أصل

الملة، وحياطة أهلها ف تصرفاتهم العادية، ولذلك تجد مالا رحمه اله، وهو المسترسل ف القول بالمصالح المرسلة مشددا

ف العبادات أن لا تقع إلا عل ما كانت عليه ف الأولين؛ فلذلك نه عن أشياء وكره أشياء" [الموافقات: 3/285].

رابعا‐ ضوابط تحديد المصلحة عند التعارض:

تقديم واحد عل واقع الداعية يجعله أحيانًا أمام خيارات متعددة، وقد يعجز عن الجمع بين هذه الخيارات، مما يضطر إل

آخر، ولن هذا التقديم أو الاختيار ليس متروكا للرغبات والأهواء، وإنما لابد فيه من الاجتهاد وبذل الوسع؛ لتون المصلحة



موافقة لمقصد الشارع، ولقد وضع العلماء ضوابط يهتدي بها الداعية ف تحديد المصلحة واختيارها، عند حصول التعارض

بينها:

1-الأول: تقديم المصلحة الراجحة عل المصلحة المرجوحة، وذلك حينما يعجز الملَّف عن الإتيان بهاتين المصلحتين؛ قال

اله تعال:﴿اجعلْتُم سقَايةَ الْحاج وعمارةَ الْمسجِدِ الْحرام كمن آمن بِاله والْيوم اخرِ وجاهدَ ف سبِيل اله  يستَۇونَ عنْدَ

اله واله  يهدِي الْقَوم الظَّالمين﴾ [التوبة: 19].

قال العز بن عبد السلام ‐رحمه اله‐:" إذا تعارضت المصلحتان، وتعذَّر جمعهما، فإن علم رجحانُ إحداهما قُدِّمت" [قواعد

الأحام: 1/51].

 وقال ابن القيم ‐رحمه اله‐:" وقاعدةُ الشرع والقدر تحصيل أعل المصلحتين، وإن مات أدناهما، ودفع أعل المفسدتين،

وإن وقع أدناهما وهذا" [إعلام الموقعين: 3/279].

ومن أمثلة هذا:

السهر بعد العشاء، فإنَّ فيه كراهة؛ لونه ذريعة إل تفويت قيام الليل، ولن إن عارضته مصلحة راجحة، كالسهر ف طلب

العلم وتحصيله، والسع ف مصالح المسلمين فإن الراهة تزول. [انظر: إعلام الموقعين: 3/148].

2-الثان: دفع المفسدة الأكبر مقدَّم عل دفع الأقل، وف سورة الهف توضيح لهذا الضابط؛ قال اله تعال:﴿اما السفينَةُ

فَانَت لمساكين يعملُونَ ف الْبحرِ فَاردت انْ اعيبها وكانَ وراءهم ملكٌ ياخُذُ كل سفينَة غَصبا﴾ [الهف: 79]. فقد دفع العبدُ

الصالح المفسدةَ الأكبر، وه غضب السلطان وأخذه للسفينة، بمفسدة أخف، وه خرق السفينة.

فقد يترك الداعية أحيانًا الإنار عل الناس ف بعض المخالفات؛ خشيةَ أن يؤدي إناره إل وقوعهم ف منرات أكبر منها،

فيترك الإنار ف المخالفات الت ه أقل شرا وإثما؛ لعله بذلك يبعدهم من الوقوع ف الأعظم والأخطر.

3-الثالث: أن يراع الجانب الأقوى ف المنفعة أو المفسدة، فإن كانت المنفعة أكبر جلبها، وإن كانت المفسدةُ ه الغالبة

دراها، وهذا.

ودليل ذلك قوله تعال:﴿ يسالُونَكَ عن الْخَمرِ والْميسرِ قُل فيهِما اثْم كبِير ومنَافع للنَّاسِ واثْمهما اكبر من نَفْعهِما﴾ [البقرة:

219]. فلما كانت المفاسد أعظم وأغلب حرِم الخمر والميسر.

ومن ذلك امتناع النب ‐صل اله عليه وسلم‐ عن قتل المنافقين، الذي أتعبوا الدعوة الإسلامية ف المدينة، بمرهم

وكيدهم، وتأليب الفار عل المسلمين، والمصلحة ف قتلهم ظاهرة، ولن مفسدة قتلهم أعظم؛ فانتشار ذلك بين العرب

يون ذريعة إل النُّفرة من دخول الدِّين.

 قال الشاطب:" فالمصالح والمفاسد الراجعة إل الدنيا إنما تفهم عل مقتض ما غلب، فإذا كان الغالب جهة المصلحة،

فه المصلحة المفهومة عرفًا، وإذا غلبت الجهة الأخرى، فه المفسدة المفهومة عرفًا" [الموافقات: 2/45].

4-الرابع: تقديم درء المفسدة عل جلب المصلحة، وذلك إذا تساوت المصالح فيها مع المفاسد، والقاعدة المشهورة ف ذلك

تقول:" درء المفاسد مقدَّم عل جلب المصالح".

 والأمثلة ف ذلك كثيرة، منها: إكراه شخص عل إطلاق النار عل الغير، كما كانت العصابة النصيرية تفعل مع العناصر



الذين لا يريدون إيذاء المتظاهرين، فتأمرهم بإطلاق النار، ومن يرفض يقتل، فليس لهذا المره أن ينقذَ نفسه بقتل غيره؛ فقد

تساوت المصلحة هنا مع المفسدة، فان الاختيار هو درء قتل الغير، وإن قُتل هذا الشخص.

خامسا‐وف الختام:

1-الحاجة كبيرة إل معرفة ضوابط المصلحة ف الحركة الدَّعوية، وإل فقه الموازنة بين المصالح والمفاسد فيها؛ وذلك لأن

هذا الفقه العظيم يؤهل الداعية إل أن يحقق مصالح عظيمة ف دعوته، وأن يدفع عن المجتمع مفاسد كبيرة.

2-الإخلال بهذا الفقه يفوِت عل الأمة مصالح كبرى، كما يجلب لها مفاسد، لا تُحمد عقباها.

3-تحديد المصالح واعتبارها، ليس لل متصدِّر للعلم والدعوة، إنما هو من اختصاص أهل الفقه والعلم والنظر، والمعروف

منهم بالتقوى والخير والصلاح، فجدير بنا أن نرجع إل هؤلاء العلماء الربانيين؛ لتصح دعوتُنا وتسلم طريقتُنا.

اللهم ارزقنا العلم النافع، والعمل الصالح، واهدنا سبل السلام، وأخرجنا اللهم من الظلمات إل النور، واغفر لنا ولوالدينا

ولجميع المسلمين، برحمتك يا أرحم الراحمين، وصلَّ اله وسلَّم عل نبينا محمد وعل آله وصحبه أجمعين.

المصادر:

مجلة مقاربات 


