
 

كل احوالنا بنفس القدر ، وليس المازوم او المهموم أو المريض أو المظلوم أو من كان ف ه فال نحن محتاجون ال

البحر او ف الحرق بأحوج ال ربه ممن هو آمن منعم صحيح معاف

 

لأننا جميعا فقراء إليه ف كل حال ، ومحتاجون إليه ف كل نَفَس ، ولأن البلاء ليس بعيدا عن أحد ، ولا العافية مضمونة لأحد

.. وهو اله الح القيوم ، " ياايها الناس أنتم الفقراء إل اله واله هو الغن الحميد "

 

إن أحدنا ليحتاج أن يدرك حقيقته الذاتية , وحقيقة قدراته وإماناته , وأن يدرك ماهية آماله ومنتهاها , لئلا يتبر أو يتجبر

ولئلا ينس حجمه فيخيل إليه أنه قادر عل تغيير الاشياء او التفرد الذات بالمستقبل أو حت القدرة عل تسيير شء من

الحياة .

 

من أجل ذلك يحتاج أن يتذكر دوما أنه فقير ضعيف فان , وأنه بحاجة إل قوي عزيز قادر ح قيوم , يقوم بشأنه ويمده

بالحياة ويعينه بالرزق والقوة .

انَّ ربِ لَطيف لما يشَاء
الاتب : خالد روشه

التاريخ : 11 فبراير 2018 م

المشاهدات : 5704



 

ه فمداراتها وتدع يحتاج أن يشعر أنه بغير ربه عاجر كل العجز أمام حركة الحياة من حوله , وأن دوامتها قد تذيبه ف

مساراتها , ولذلك فيجب أن يتوكل عل رب عظيم رحيم , يوجهه إل سواء الصراط ويهديه إل محاسن المناهج والقناعات .

 

حت ف باب الحسنات والسيئآت فبرغم كونه المرء مختارا , فإن الهداية إل الحسنة توفيق من اله سبحانه ومنة , ولذلك

أمرنا صل اله عليه وسلم بقول " لاحول ولاقوة إلا باله"

 

اسمه سبحانه " الح من تدبر معن ه سبحانه يأتال الأعظم الذي ينبئنا عما سبق من شعور الفقر والحاجة إل والمعن

القيوم "

إنها اسمان جامعان لمال الأوصاف والأفعال، فمال الأوصاف ف الح، وكمال الأفعال ف القيوم.

 

 فالح الذي له الحياة الذاتية ، الاملة الدائمة الت ليس لها انقطاع ولا زوال، لا قبل ولا بعد ، تلك الت لم تستمد من مصدر

آخر.

 

.الأبد، لم ينفصل عنه هذا الوصف أبداً تبارك وتعال منذ الأزل وإل فهو دائماً عز وجل ح 

 

وقد ذكر شيخ الإسلام أن اسم (الح) يستلزم جميع صفات المال له تبارك تعال، ولذلك كان يرى أن (الح) هو اسم اله

الْح وه ا لَهلا ا هالقرآن: (( ال نفسه مستلزم لجميع الصفات، وهو أصلها، ولهذا كانت أعظم آية ف الأعظم، يقول: " فالح

الْقَيوم )) فهو الاسم الأعظم؛ لأنه ما من ح إلا وهو شاعر مريد، فاستلزم جميع الصفات، فلو اكتف ف الصفات بالتلازم

" بالح لاكتُف

 

و(القيوم) تعبير عن كمال الأفعال، هو جل جلاله قائم بأمر الخلق برزقه ورعايته وحفظه، وما من شء إلا وإقامته بأمره

.وتدبيره سبحانه وتعال

 

وقال الطبري : القيوم: القائم برزق خلقه وحفظه، وقال ابن كثير : القيوم: القيم لغيره، فجميع الموجودات مفتقرة إليه وهو

.رِهمبِا ضرالاو اءمالس نْ تَقُوما هاتآي نمو : عنها، ولا قوام لها بدون أمره، ويقول تبارك وتعال غن

نلَئه يمنعهما من الزوال والذهاب والوقوع، وأن ال :ولا [فاطر:41] يعننْ تَزا ضرالااتِ وومكُ السسمي هنَّ الا :وقال تعال

زَالَتَا انْ امسهما من احدٍ من بعدِه [فاطر:41] يعن: ما يمسهما أحد سوى اله تبارك وتعال، انَّه كانَ حليما غَفُورا  



 

هذه الحياة وتلك القيومية يصحبها رحمة بالغة ولطف بععباده ف مقاديره كلها مهما راى الناس من ألم

فهو سبحانه لطيف بعباده : يوصل بره وإحسانه إل العبد, من حيث لا يشعر, ويوصله إل المنازل الرفيعة من أمور يرهها.

 

فلا يقض اله للمؤمن قضاء إلا كان خيرا له إن أصابته سراء شر وأن أصابته ضرا ء صبر فان خيرا له ، ولرب أمر

ترهه فيه نجاتك ولرب أمر تؤثره فيه عطبك

 

وانظر إل قوله سبحانه " إن رب لطيف لما يشاء ، تجد أنه سبحانه أخبر أنه يلطف لما يريده فيأت به بطرق خفية لا يعلمها

الناس ، واسمه اللطيف يتضمن علمه بالأشياء الدقيقة وإيصاله الرحمة بالطرق الخفية

 

ومن هذا المعن ما يبتل به عباده من المصائب ويأمرهم به من الماره وينهاهم عنه من الشهوات ، ه طرق يوصلهم بها

إل سعادتهم ف العاجل والآجل وقد حفت الجنة بالماره وحفت النار بالشهوات

 

فهو سبحانه يفعل ما يفعله لما يريده من العواقب الحميدة والحم العظيمة الت لا تدركها عقول الخلق مع ما ف ضمنها من

الرحمة التامة والنعمة السابغة والتعرف إل عباده بأسمائه وصفاته "

وكذلك فعله بعباده وأوليائه يوصل إليهم نعمه ويسوقهم إل كمالهم وسعادتهم ف الطرق الخفية الت لا يهتدون إل معرفتها

إلا إذا لاحت لهم عواقبها وهذا أمر يضيق الجنان عن معرفة تفاصيله ويحصر اللسان عن التعبير عنه .

 

فإذا قام العبد بالصبركما ينبغ انقلبت المحنة ف حقه منحة واستحالت البلية عطية وصار المروه محبوبا فإن اله سبحانه

وتعال لم يبتله ليهله وإنما ابتلاه ليمتحن صبره وعبوديته.

المصادر:

المسلم


