
المقدمة:

بناها الإسلام لا يعرف المداهنة والمجاملة، يقف مع الحق أينما كان ومع من كان لا يفرق ف المسلم بشخصيته الفريدة الت

ذلك بين صديق وعدو، أو بين قوي وضعيف، بل ولا يفرق فيه بين نفسه وغيره.

1- الشهادة بالحق ولو عل النفس أو الوالدين والقرابة:

وا ايغَن نن يا ۚ بِينقْرٱو ندَيٰل وِ ٱلْوا منفُسا َلع لَوو هل دَآءشُه طسبِٱلْق ينٰم ونُوا۟ قَونُوا۟ كامء ا ٱلَّذِينهياـي ):قال تعال

فَقيرۭا فَٱله اولَ بِهِما ۖ فََ تَتَّبِعوا۟ ٱلْهوى ان تَعدِلُوا۟ ۚ وان تَلْۇۥٓا۟ او تُعرِضوا۟ فَانَّ ٱله كانَ بِما تَعملُونَ خَبِيرۭا)

[النساء 135]

يأمر تعال عباده المؤمنين أن يونوا قوامين بالقسط، أي بالعدل، فلا يعدلوا عنه يمينا ولا شمالا ولا تأخذهم ف اله  لومة

لائم، ولا يصرفهم عنه صارف، وأن يونوا متعاونين متساعدين متعاضدين متناصرين فيه.

وقوله: {شُهدَآء له} أي: لين أداؤها ابتغاء وجه اله، فحينئذ تون صحيحة عادلة حقا، خالية من التحريف والتبديل

والتمان؛ ولهذا قال: {ولو عل أنفسم} أي: اشهد الحق ولو عاد ضررها عليك وإذا سئلت عن الأمر فقل الحق فيه، وإن

كان مضرة عليك، فإن اله سيجعل لمن أطاعه فرجا ومخرجا من كل أمر يضيق عليه.

وقوله: {اوِ ٱلْو ٰلدَين وٱقْربِين} أي: وإن كانت الشهادة عل والديك وقرابتك، فلا تراعهم فيها، بل اشهد بالحق وإن عاد

ضررها عليهم، فإن الحق حاكم عل كل أحد، وهو مقدم عل كل أحد.

وقوله: {ان ين غَنيا او فَقيرۭا فَٱله اولَ بِهِما} أي: لا ترعاه لغناه، ولا تشفق عليه لفقره، اله يتولاهما، بل هو أول بهما

منك، وأعلم بما فيه صلاحهما.

وقوله {فََ تَتَّبِعوا۟ ٱلْهوى ان تَعدِلُوا۟} أي: فلا يحملنم الهوى والعصبية وبغضة الناس إليم، عل ترك العدل ف أموركم

بقْرا ودِلُوا۟ هدِلُوا۟ ۚ ٱعتَع ا َلع مانُ قَوشَنَـ مَّنرِمجي و} :أي حال كان، كما قال تعال م، بل الزموا العدل علوشؤون

للتَّقْوىٰ} [المائدة: 8]

ومن هذا القبيل قول عبد اله بن رواحة، لما بعثه النب صل اله عليه وسلم يخرص عل أهل خيبر ثمارهم وزرعهم، فأرادوا

أن يرشوه ليرفق بهم، فقال: واله لقد جئتم من عند أحب الخلق إل، ولأنتم أبغض إل من أعدادكم من القردة والخنازير،

وما يحملن حب إياه وبغض لم عل ألا أعدل فيم. فقالوا: "بهذا قامت السماوات والأرض".

ــوا۟} قــال مجاهــد وغيــر واحــد مــن الســلف: {تَلْۇۥٓا۟} أي: تحرفــوا الشهــادة وتغيروهــا، و رِضتُع ون تَلْۇۥٓا۟ ااوقــوله: {و

"الإعراض" هو: كتمان الشهادة وتركها، قال اله تعال: {ومن يتُمها فَانَّهۥٓ ءاثمۭ قَلْبه} [البقرة:283] وقال النب صل اله

عليه وسلم: "خير الشهداء الذي يأت بشهادته قبل أن يسألها". ولهذا توعدهم اله بقوله: {فَانَّ ٱله كانَ بِما تَعملُونَ خَبِيرۭا}

أي: وسيجازيم بذلك.

الأخذ عل يد الظالم وحرمة الشفاعة ف الحدود
الاتب : رابطة خطباء الشام

التاريخ : 11 ديسمبر 2015 م

المشاهدات : 10386



2- المسلم منحاز للحق دائما:

من تطبيقات الانحياز للحق أن العقوبات والحدود الشرعية لا تفرق بين غن أو فقير ولا تهادنُ ذا قوة وتنزل بالضعفاء: قال

موالْيو هنُونَ بِالمتُو نْتُمنْ كا هال دِين فَةٌ فاا ربِهِم مخُذْكتَا و لْدَةةَ جاىا ممنْهدٍ ماحو لدُوا كلفَاج انالزةُ ويانالز} :تعال

{يمح زِيزع هالو هال نم اَا نبسا كبِم اءزا جمهدِييوا اارِقَةُ فَاقْطَعالسو ارِقالسو} :رِ} [النور:2]، وقال سبحانهخا

[المائدة: 38].

وف هذا السياق حديث عائشة أم المؤمنين رض اله عنها: أن قريشا أهمهم شأن المرأة المخزومية الت سرقت، فقالوا: من

يلم فيها رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم‐ فقالوا: ومن يجترئ عليه إلا أسامة حب رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم‐.

فلمه أسامة. فقال رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ (أتشفع ف حد من حدود اله). ثم قام فاختطب فقال (أيها الناس

إنما أهلك الذين قبلم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد وايم اله لو أن

فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها)

فبين عليه الصلاة والسلام أن التمييز ف إقامة الحدود هلة، وهذا اللام يوح أن عدم العدل والمساواة بين الشريف

والوضيع إذا أتيا ما يستوجب الحد ف حقيهما سبب للهلاك، مع أن الحد يقام، لنه يقام عل قوم ولا يقام عل آخرين،

وهذا ما يعرف ف هذا الزمان بالمحسوبية، فلان لا يضرب ولا يحبس ولا تصل إليه الأيدي؛ لأن قريبه فلان من الناس، أو لأنه

صاحب وجاهة أو منصب، أو مال أو رئاسة أو غير ذلك، فهذا لا يجوز لأحد أن يقترب منه لمانته الاجتماعية!!

أما الوضيع فإنه أول من يطبق عليه الحد، وكلمة الوضيع ليست إهانة، إنما هو مصطلح وضع لمن لم ين له أهل أو

منصب أو قبيلة، أو ليس لديه مال أو غير ذلك، أما ميزان التفضيل ف لسان الشرع فهو بتقوى اله عز وجل، فم من إنسان

يظن أنه عال المنزلة مرموق المانة لنه لا يزن عند اله جناح بعوضة!

وكم من إنسان لا يؤبه له ولا يلتفت إليه، لنه ف أعل عليين عند رب العالمين سبحانه وتعال! والنب عليه الصلاة والسلام

قال: (لا فضل لعرب عل أعجم ولا لأبيض عل أسود إلا بالتقوى)،

{متْقَاكا هنْدَ الع ممركنَّ افُوا اارتَعل لائقَبا ووبشُع ملْنَاكعجو َنثارٍ وذَك نم منَّا خَلَقْنَاكا ا النَّاسهيا اي} :ه تعالوقال ال

[الحجرات:13].

وقال عليه الصلاة والسلام: (رب أشعث أغبر مدفوع بالأبواب لا يؤبه له لو أقسم عل اله لأبره) فميزان الشرع هو الميزان

العدل، إذ إن المرء يوزن بتقواه، وما دون ذلك لا وزن له عند اله عز وجل. قال النب عليه الصلاة والسلام: (إنما أهلك الذين

قبلم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وايم اله) هذا قسم، وكأنه يقول:

واله، مع أنه لم يستَقْسم، وإنما أقسم عليه الصلاة والسلام من غير أن يستقسمه أحد؛ لبيان أهمية الأمر وخطورته والتأكيد

عليه.قال: (وايم اله، لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها)، وف هذا إثبات القدوة والأسوة، إذ إنه عليه الصلاة

.والسلام يبدأ بنفسه أولا

3- عدم الانحياز للحق من صفات المنافقين:

آيات عظيمة ف سورة النور بيانها ساطع وبرهانها واضح تشف نفسيات أهل النفاق وتفضحهم فلا أحد أعلم بهم كخالقهم،

كما وتشف عن دواخل أهل الإيمان المذعنين لحم اله ورسوله،

َّلتَوي نَا ثُمطَعاولِ وسبِالرو هنَّا بِالقُولُونَ آميو * يمتَقسم اطرص َلا شَاءي ندِي مهي هالِنَاتٍ ويباتٍ ملْنَا آينْزلَقَدْ ا} :قال تعال

ننْ ياونَ * ورِضعم منْهم ذَا فَرِيقا منَهيب محيل هولسرو هال َلوا اعذَا داو * يننموكَ بِالْمولَئا امكَ ودِ ذَلعب نم منْهم فَرِيق



لَهم الْحق ياتُوا الَيه مذْعنين * اف قُلُوبِهِم مرض ام ارتَابوا ام يخَافُونَ انْ يحيف اله علَيهِم ورسولُه بل اولَئكَ هم الظَّالمونَ *

هال عطي نمونَ * وحفْلالْم مكَ هولَئانَا وطَعانَا وعمقُولُوا سنْ يا منَهيب محيل هولسرو هال َلوا اعذَا دا يننموالْم لانَ قَوا كنَّما

ورسولَه ويخْش اله ويتَّقْه فَاولَئكَ هم الْفَائزونَ} [النور 46 ‐ 52]

4- عقوبة من انحاز لظالم:

قال تعال: {و تَركنُوا الَ الَّذِين ظَلَموا فَتَمسم النَّار وما لَم من دونِ اله من اولياء ثُم  تُنْصرونَ} [هود: 113]. فإذا كان

الركون للظالمين عقوبته النار فيف بمن يظلم الناس؟!

ابالشَّر سبِى وهشْوِي الْۇجي لهالْمك اءغَاثُوا بِميثُوا يتَغسنْ ياا وادِقُهرس اطَ بِهِمحا انَار ينملظَّالتَدْنَا لعنَّا اا} :قال تعال

وساءت مرتَفَقًا} [الهف: 29].

وقال: {والظَّالمونَ ما لَهم من ول و نَصيرٍ} [الشورى 8]

وقال: {ومن يظْلم منْم نُذِقْه عذَابا كبِيرا} [الفرقان 19]

وعن ابن عمر رض اله عنهما أنّه سمع النب صلّ اله عليه وسلّم يقول: (من حالَت شَفَاعتُه دونَ حدٍّ من حدُودِ اله، فَقَدْ

هال نَهسا يهف سا لَيم نموم ف قَال نمو ،نْهنْزِعَ عي َّتح هال خَطس ف لزي لَم ،هلَمعي وهو لاطب ف مخَاص نمو ،هال ادض

(ا قَالمم جخْري َّتالِ حغَةَ الْخَبدر

وكما تحرم الشفاعة ف الحدود يحرم عل الإمام قبول الشفاعة فيها، فعن الزبير بن العوام رض اله عنه (أنه لق رجلا قد

أخذ سارقا يريد أن يذهب به إل السلطان فشفع له الزبير ليرسله، فقال: لا حت أبلغ به إل السلطان، فقال الزبير: إنما

الشفاعة قبل أن يبلغ السلطان، فإذا أبلغ السلطان لعن الشافع والمشفع).

وف رواية أنّه قال: (إذا بلغ الحد إل الإمام فلا عفا اله عنه إن عفا)

الشفاعة ف التعزير جائزة:

والفرق بين الحدِّ والتعزير هو أن الحد مقدر، بخلاف التعزير؛ فإنه يرجع إل اجتهاد المعزِر.

ويحرم عل السلطان أو من ينوب عنه أن يتنازل عن إقامة الحد، أو أن يعفو عنه؛ خلافاً للتعزير، فإن التعزير يراع فيه

أصحاب الهيئات وأصحاب المروءات، كما يراع فيه الوسيلة الأنجع والأحسن والأفضل ف حق المعزر، فربما ارتب ما

يســتوجب التعــزير اثنــان: أحــدهما معــروف بــالشر، والآخــر مــن أصــحاب الهيئــات كالعلمــاء والمشــايخ والــوزراء والأمــراء

والسلاطين، أو رجل له منزلة ف قلوب الخلق، أو رجل يشار إليه بالبنان بالجود والرم أو العلم، أو غير ذلك من ذوي

هال َّلص هال ولسر قَال :ا قَالَتنْهع هال ضشَةَ، رائإقالة ذوي الهيئات عثراتهم؛ فعن ع الهيئات، وقد مضت السنة عل

(دُودالْح ا هِماتثَراتِ عىييلُوا ذَوِي الْهقا) :لَّمسو هلَيع

خلافاً لمن كان معروفاً بالشر والفساد، فإنه إذا وقع فيما يستوجب التعزير فإن قدر له المعزر أقص العقوبة التعزيرية

فيون هذا مخالفاً إذا ارتب نفس الفعل رجل من أصحاب الهيئات، فإنما يف معه مجرد اللوم أو التوبيخ أو المعاتبة

الرقيقة اللطيفة؛ لأنهما لا يستويان ف المانة والمنزلة، كما أن هذا ارتب الفعل لأول مرة، وهذا ارتبه عشرات المرات أو

مئات المرات فلا يستويان.

وقد نقل ابن عبد البر الاتفاق عل جواز الشفاعة ف ما يقتض التعزير.

:نبغ 5- المخرجات الت

أن نصدح بالحق أمام الظالم أيا كان شأنه وأن نقف مع صاحب الحق أيا كان شأنه، وأن نقبل الحق ولو كان ف تطبيقه

ضرر عل أنفسنا، تماماً ما قال الصديق رض اله عنه: ۇلّيت عليم ولست بخيركم، فإن أحسنت فأعينون وإن أسأت



فقومون القوي فيم ضعيف عندي حت آخذ الحق منه، والضعيف فيم قوي عندي حت آخذ له حقه.

-------------------------------
1 ‐ ابن كثير2/433

2 ‐ البخاري حديث رقم/ 3288، مسلم: حديث رقم: 4505

3 ‐ أخرجه أبو داود/3597 وصححه الألبان

4 ‐ أخرجه مالك

5 ‐ أخرجه الدار قطن

6 ‐ أبو داود / 4375 وصححه الألبان

 

المصادر:


