
إن الحمد له، نحمده ونستعينه، ونستغفره ونتوب إليه، ونعوذ باله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده اله فلا

مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا اله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله، صل اله

عليه وعل آله وأصحابه، ومن تَبِع سنته واقتف أثره إل يوم الدين.

أما بعد:

أيها الإخوة المؤمنون، إن المتأمل ف أحوال أمة الإسلام ‐ وما تمر به المجتمعات الإسلامية من أنواع الشدة واللأواء،

والفرقة والاختلاف ‐ لا يخف عليه ما لأيدي غير المسلمين ‐ من الفار وغيرهم ممن سار ف فلهم، وتأثَّر باطروحاتهم ‐

من الأثر فيما يحصل، فإن الناظر إل أحوال امتنا وما فيها من إراقة الدماء ف أنحاء شت، وكيف أن الأعداء أشغلوا بعضهم

ما لا يخف كثيرٍ من بلاد المسلمين، وتعطَّلت أحوالهم، وتعطَّلت كثير من شؤونهم، وصار الأمر إل ببعض، فاختل الأمن ف

ومما يصعب وصفه، ولا حول ولا قوة إلا باله، وهذه الأحوال مبينة موضحة ف كتاب ربنا جل وعلا، وسنة نبينا محمد

صل اله عليه وآله وسلم.

فهذا الإيمان الذي عليه أهل الإسلام لن يتركهم عليه أعداؤهم، فهم محاربون لهم؛ كما قال اله تعال: ﴿ودوا لَو تَفُرونَ كما

كفَروا فَتَونُونَ سواء﴾ [النساء: 89]، هذا حال أعدائنا، لماذا؟ لأنهم يعلمون أن أهل الإسلام إنما تَمن قوتهم ف إيمانهم،

واعتصامهم باله جل وعلا، وعملهم بما أمرهم به ف كتابه وسنة نبيه صل اله عليه وآله وسلم، ولذلك لا يزال أعداء الإسلام

يحيون المؤامرات، ويدبِرون السوءات الت يريدون أن يصلوا من خلالها إل تفيك المجتمعات الإسلامية، وتحريفها

وصدها عن صراط اله المستقيم.

ومن أعظم ما يتوصلون به إل هذه الأمور: أن يجعلوا التنازع بين أهل الإسلام أنفسهم، يوجِدون الخلافات الت لا يصلح أن

التنازع ومخالفة الهدي النبوي سبب الفشل وتسلط الأعداء
الاتب : خالد الشايع

التاريخ : 20 أكتوبر 2015 م

المشاهدات : 6876



تون بين مسلم وآخر، حت تصل بهم هذه الخلافات إل الاقتتال، وإل الفرقة والخلاف، ومهما ين من أمرٍ، فهذا كله من

أنواع الابتلاء الت يمر بها أهل الإسلام، ويون بذلك تَمحيصهم ورِفعة درجاتهم، وأيضا مهما ين من أمر، فإن هذه الفرقة

وهذا الاختلاف، أمر عارض لا يون عل الدوام، ولا يون عل الاستمرار، وإنما ه فترات من التاريخ يون فيها غفلة من

أهل الإسلام، وانصراف منهم عن كتاب ربهم وسنة نبيِهم صل اله عليه وآله وسلم، ثم لا يلبثون أن يعودوا بأمر اله، ومما

نا مخَلَو الَّذِين ثَلم متاا يلَمنَّةَ ونْ تَدْخُلُوا الْجا تُمبسح مه جل وعلا: ﴿اريمات قول الهذا الباب من الآيات ال جاء ف

قَبلم مستْهم الْباساء والضراء وزُلْزِلُوا حتَّ يقُول الرسول والَّذِين آمنُوا معه متَ نَصر اله ا انَّ نَصر اله قَرِيب﴾ [البقرة:

.[214

فهذه الآية فيها تسلية لأهل الإيمان، وتثبيت لهم، فيما يواجهونه من تسلُّط أعدائهم، وما يون من إثخان الأذى فيهم والقتل،

وغير ذلك.

﴿ ام حسبتُم انْ تَدْخُلُوا الْجنَّةَ﴾ [البقرة: 214]: هل ظننتم أن يون دخولم الجنة بلا شء يسبقه من أنواع الابتلاء والاختبار

والامتحان، فانظروا ف أحوال الأمم السالفة، فقد مر بهم ما يمر بم من هذا الابتلاء والاختبار؛ ولهذا قال سبحانه: ﴿ولَما

ياتم مثَل الَّذِين خَلَوا من قَبلم مستْهم الْباساء والضراء﴾ [البقرة: 214]، البأساء والضراء، الأمراض والأسقام والآلام،

والمصائب والنوائب؛ قال ابن عباس رض اله عنهما: "البأساء الفقر، والضراء هو السقم والمرض".

قال اله تعال: ﴿وزُلْزِلُوا﴾ [البقرة: 214]؛ أي: إنهم أصابهم الخوف العظيم بسبب تسلُّط أعدائهم عليهم، زُلزِلوا زلزا شديدًا،

وامتُحنوا امتحانًا عظيما؛ كما جاء ف الحديث الصحيح ف صحيح البخاري عن خباب بن الأرت رض اله عنه، قال: قلنا

يا رسول اله، ألا تَستنصر لنا؟ ألا تدعو لنا؟ فقال النب صل اله عليه وسلم ‐ وكان هذا إبان كون رسول اله عليه الصلاة

والسلام بمة قبل الهجرة، ومع شدة تسلُّط قريش ومعاداتها، وتعذيبها الصحابة رض اله عنهم ‐ مجيبا خبابا: ((إن من

كان قبلم كان أحدهم يوضع المنشار عل مفرق رأسه، فيخلص إل قدميه، لا يصرفه ذلك عن دينه، ويمشط بأمشاط الحديد

يسير الراكب من صنعاء إل ه هذا الأمر، حتال ه ليتمنما بين لحمه وعظمه، لا يصرفه ذلك عن دينه))، ثم قال: ((وال

حضرموت لا يخاف إلا اله والذئب عل غنمه، ولنم قوم تستعجلون)).

هِماهفْوبِا هال وا نُورىطْفنْ يرِيدُونَ اظهور الإسلام وبلوغه الآفاق؛ كما قال جل وعلا: ﴿ي :ه هذا الأمر؛ يعنليتمن ال هوال

وياب اله ا انْ يتم نُوره ولَو كرِه الْافرونَ﴾ [التوبة: 32].

وأخبر اله تعال مسليا ومثبتًا عباده المؤمنين أن هذه البلايا وهذه المصائب ه من جملة ما يون من الامتحان والاختبار

 مهنَّا وقُولُوا آمنْ يوا اكتْرنْ يا النَّاس بسحه جل وعلا: ﴿الم * ايبلغوا جنة ربهم؛ قال ال الذي يثبت معه أهل الإيمان؛ حت

يفْتَنُونَ * ولَقَدْ فَتَنَّا الَّذِين من قَبلهِم فَلَيعلَمن اله الَّذِين صدَقُوا ولَيعلَمن الْاذِبِين﴾ [العنبوت: 1 ‐ 3].

وهذا الاختبار وهذا الابتلاء حصل منه شء عظيم للصحابة رض اله عنهم ف يوم الأحزاب؛ كما قال اله جل وعلا: ﴿اذْ

تُلكَ ابنَالالظُّنُونَا * ه هتَظُنُّونَ بِالو نَاجِرالْح لَغَتِ الْقُلُوببو ارصبذْ زَاغَتِ ااو مْنم فَلسا نمو مقفَو نم موكاوج

الْمومنُونَ وزُلْزِلُوا زِلْزا شَدِيدًا * واذْ يقُول الْمنَافقُونَ والَّذِين ف قُلُوبِهِم مرض ما وعدَنَا اله ورسولُه ا غُرورا﴾ [الأحزاب:

.[12 ‐ 10

هذا كان الابتلاء الذي ثبت معه الصحابة الرام رض اله عنهم، وأظهر المنافقون نفاقهم سوء أدب مع اله، وخيانة له

ولرسوله وللمؤمنين، ومما يوضح ما حصل للصحابة رض اله عنهم من هذا الابتلاء، وما كان منهم من الثبات ‐ أن هرقل



لَما سأل أبا سفيان: هل قاتلتم محمدًا؟ قال: نعم، قال: فيف كانت الحرب بينم؟ قال: سجالا؛ يدال علينا، وندال عليه، قال

مشأن هذه الآية من سورة البقرة: ﴿ا ه فون لهم العاقبة، ولهذا قال بعض الأئمة رحمهم الثم ت ،هرقل: كذلك الرسل تُبتل

حسبتُم انْ تَدْخُلُوا الْجنَّةَ ولَما ياتم مثَل الَّذِين خَلَوا من قَبلم﴾ [البقرة: 214]، قالوا: إن سبب نزولها كان ف غزوة الخندق،

:حين أصاب المسلمين ما أصابهم من الجهد وشدة الخوف، وما كان من البرد وضيق العيش، وأنواع الأذى؛ كما قال تعال

فار، واستغلالهم لثغرة فا كان من تسلُّط الحد لَمحرب ا [الأحزاب: 10]، وقيل: إنما نزلت ف ﴾نَاجِرالْح لَغَتِ الْقُلُوببو﴿

جيش المسلمين، فاديلوا عليهم؛ قال الإمام عطاء رحمه اله تعال: لَما دخل رسول اله صل اله عليه وآله وسلم وأصحابه

المدينة، اشتدَّ عليهم الضر؛ لأنهم خرجوا من مة بلا مال، وتركوا ديارهم وأموالهم بأيدي المشركين، وآثَروا رضا اله جل

وعلا ورسوله، وأظهرت اليهود العداوة لرسول اله صل اله عليه وآله وسلم، واسر قوم النفاق، فأنزل اله تعال تطييبا

لقلوبهم: ﴿ام حسبتُم انْ تَدْخُلُوا الْجنَّةَ ولَما ياتم مثَل الَّذِين خَلَوا من قَبلم﴾ [البقرة: 214].

وما ذكره المفسرون رحمهم اله من أن هذه الآية الريمة، هذا هو سبب نزولها ولا يمنع عمومها؛ إذ القاعدة أن العبرة بعموم

اللفظ لا بخصوص السبب، وأنها تدعو المؤمنين ف كل زمان ومان إل التذرع بالصبر والثبات تأسيا بمن سبقوهم من

المتقين؛ حت يفوزوا برضوان اله جل وعلا وبنصره، وف هذه الآية قوله سبحانه: ﴿مثَل الَّذِين خَلَوا من قَبلم﴾ [البقرة:

ما كان من الشدة الت :زُلْزِلُوا﴾ [البقرة: 214]؛ يعنا قوله جل وعلا: ﴿و214]؛ أي: سنتهم، وما كان من أحوالهم، وأيض

لحقت بهم، وتأملوا رحمم اله كيف أن هذه الشدة بلغت منتهاها حت ضاق الأمر بهؤلاء المؤمنين الذين ضرب اله بهم

[البقرة: 214]؛ أي: إنهم يستفتحون عل ﴾هال رنَص َتم هعنُوا مآم الَّذِينو ولسالر قُولي َّتزُلْزِلُوا حبهم: ﴿و المثل للتأس

أعدائهم، ويدعون بالفرج والمخرج عند ضيق الحال والشدة الت نزلت بهم.

﴿ متَ نَصر اله﴾ [البقرة: 214]، هذا يون المؤمن حينما تشتد عليه الأمور، إنما يفزع إل ربه، لئن أجلب الفار

والمشركون بأنواع القوى، واستعرضوا أسلحتهم وما فيها من قوة التدمير، وما فيها من تقنيات عديدة، لن ذلك كله تحت

أمر اله جل وعلا، وبقضائه وقدره، ولو صدق المؤمنون لأفشل خططهم وعدَدهم، ولجعل الإدالة عليهم، ولنصر أهل الإيمان،

رنَّ نَصا ه جل وعلا، ولذا قال سبحانه: ﴿اون عند أهل الإيمان الصدق مع الكل ذلك أن ي ن العبرة فن منهم، ولولم

اله قَرِيب﴾ [البقرة: 214].

فما تون الشدة، فإنه ينزل النصر معها؛ هذا قال ربنا جل وعلا: ﴿ا انَّ نَصر اله قَرِيب﴾ [البقرة: 214]، فعل أهل

الإيمان ف مشارق الأرض ومغاربها، أن يفزعوا إل ربهم، وأن يعرضوا حاجاتهم بين يديه، وأن يتلمسوا سبب ما يون من

تسلُّط المشركين، وما يون من اختراق أعداء الدين لمجتمعاتهم؛ لأن الرجوع إل اله هو المخرج وهو السبب للظفر

والفلاح.

﴿ حتَّ يقُول الرسول والَّذِين آمنُوا معه متَ نَصر اله﴾ [البقرة: 214]، ذهب بعض العلماء إل أن المراد بقوله جل وعلا

عل أن اسم أو لفظ الرسول هنا للجنس، لا يراد أحد بعينه، وإنما هو مثَل :[البقرة: 214]؛ يعن ﴾ولسالر قُولي َّتهنا: ﴿ح

ما كان من أحوال أولئك المؤمنين مع رسلهم، أنهم يأتون إليهم ويطلبون منهم أن يدعوا اله جل وعلا، وقيل: بل هو نب بعينه

أشعياء أو اليسع، أو غيرهما، ومهما ين من أمر، فالمراد هنا أن الواجب عل أهل الإيمان أن يفزعوا إل ربهم، وأن يطلبوا

س المؤمنون أسباب إخفاقهم وأسباب فرقتهم وتنازعهم ‐ أدركوا أن ذلك الذي أدى بهم إلالنصر منه جل وعلا، فإذا تلم

يفوزوا ويفلحوا، ويتجنَّبوا ما نزل بهم، وما أخل شرع ربهم؛ حت ونوا مستقيمين علالفشل، وأن الواجب عليهم أن ي

بقوتهم، وفرق جمعهم.



بارك اله ل ولم ف القرآن العظيم، ونفعن وإياكم بهدي النب الريم، أقول ما سمعتم وأستغفر اله العظيم ل ولم

وللمسلمين ف كل مان إن رب غفور رحيم.

الحمد له رب العالمين، الرحمن الرحيم، مالك يوم الدين، وصل اله وسلم عل عبد اله ورسوله نبينا محمد، صل اله

عليه وعل آله وأصحابه ومن تَبِعهم بإحسان إل يوم الدين.

أما بعد:

فهذه الآية المتقدمة أيها الإخوة المؤمنون تشخّص للمسلمين ما هم فيه من أحوالهم وتقلُّباتهم الت ربما نفذ الأعداء من

خلالها إل تفريقهم والتسلط عليهم، وإل بث الفرقة فيما بينهم، وجعلهم يعادي بعضهم بعضا.

ولسالر قُولي َّتزُلْزِلُوا حو اءرالضو اءساالْب متْهسم ملقَب نا مخَلَو الَّذِين ثَلم متاا يلَمنَّةَ ونْ تَدْخُلُوا الْجا تُمبسح ما ﴿

والَّذِين آمنُوا معه متَ نَصر اله ا انَّ نَصر اله قَرِيب﴾ [البقرة: 214].

فهذه طمأنة من اله: ﴿ا انَّ نَصر اله قَرِيب﴾ [البقرة: 214]، فإن اله سبحانه لا يعجزه شء، والفار وأعداء المؤمنين،

ف نُلْقه جل وعلا: ﴿سوإن استعرضوا بقوتهم وشدتهم، فهم ضعفاء مع كل ذلك، وتأملوا أيها الإخوة المؤمنون قول ال

قُلُوبِ الَّذِين كفَروا الرعب﴾ [آل عمران: 151]، فهذا سلاح عظيم يؤيِد اله به المؤمنين، ولم يزل مرئيا مشاهدًا ف مواجهات

المسلمين مع أعدائهم، ولو أردنا أن ننظر ما يحل بإخوتنا ف فلسطين، وكيف أن القوات المحتلة الصهيونية برغم ما هم

مدججون به من أنواع السلاح، لننا نشاهد كيف أن الشباب والفتية المجاهدين المرابطين، يقابلونهم بصدور عارية، إنما

سلاحهم الحجارة، وقبل ذلك توكلهم عل ربهم جل وعلا، فيف لو كان بأيديهم السلاح الذي يتمنون من خلاله أن يواجهوا

هؤلاء المحتلين، لان الأمر شيىا آخر، ولا تزال عدسات الاميرات تلتقط وتنقل شيىا من أنواع الجبن الذي يصاب به أولئك

الجنود المحتلون الصهاينة؛ كما قال اله تعال﴿ : يقَاتلُونَم جميعا ا ف قُرى محصنَة او من وراء جدُرٍ﴾ [الحشر: 14]،

فليست المشلة فيما يمله الصهاينة ومن يعينونهم، ليست المشلة فيما يملون من أسلحة وتقنيات، ولن المشلة كل

المشلة ه تنازع أهل الإسلام ونولهم عن مساعدة بعضهم بعضا، بل إنه أمر أكثر من ذلك، وهو أنهم اشتغلوا بأنفسهم فيما

بينهم؛ حيث يتسلَّط من بينهم من يذهب قوتهم، ومن يصرفهم عن مواجهة الأعداء، وهذا نشاهد كيف أن حام إيران سعوا

إل إفساد بلاد المسلمين، كما أفسدوا سوريا وجنوب لبنان، والعراق، ثم أرادوا أن يفعلوا مثل ذلك ف اليمن، لولا أن اله

قيض عاصفة الحزم لردعهم، نسأل اله تعال تمام النصر عليهم، وهذا أيضا ما يون من وجود بعض الذين يخذِّلون أهل

ه جل وعلا، فالواجب علكتاب ال دهم، وذلك بأنهم يستوردون من الحلول خلاف ما ففرقتهم وتباع الإسلام، ويسعون إل

أهل الإيمان أن يتأملوا فيما ف كتاب اله تعال من البيِنات والهدى؛ حت يون لهم المخرج مما هم فيه، وقد ضرب اله لنا

مثً واضحا بيِنًا ف خيرة الخلق من بعد الرسل عليهم الصلاة والسلام وهم الصحابة رض اله عنهم، وكيف أنهم لَما أخَلُّوا

ر حال بعد النصر، حينما كانوا فهزيمة وتغي بهم الأمر إل ا رغم شدة متابعتهم له عليه الصلاة والسلام، آليسير إخلالا

نم وه ذَا قُله َّنا ا قُلْتُمهثْلَيم تُمبصةٌ قَدْ ايبصم مْتابصا الَموقوله سبحانه: ﴿ا حد، وذلك ما سجله القرآن كما فمعركة ا

عنْدِ انْفُسم انَّ اله علَ كل شَء قَدِير﴾ [آل عمران: 165].

تُمبصحد، قُتل منهم سبعون، ﴿قَدْ اصيب به المسلمون يوم اةٌ﴾ [آل عمران: 165]: وهو ما ايبصم مْتابصا الَموا ﴿

مثْلَيها﴾ [آل عمران: 165]؛ يعن: ما كان من نصر المؤمنين يوم بدر، فإنهم قتَلوا من المشركين سبعين، وأسروا سبعين،

﴿قُلْتُم انَّ هذَا﴾ [آل عمران: 165]: قلتم: كيف يجري علينا هذا الأمر وهذا القتل والهزيمة، ونحن مسلمون، ومعنا رسول اله

صل اله عليه وآله وسلم فينا؟! ﴿قُل هو من عنْدِ انْفُسم﴾ [آل عمران: 165]، كيف ذلك؟ بينه اله ف موضع آخر من



كتابه، وهو قوله سبحانه ف سورة آل عمران: ﴿ولَقَدْ صدَقَم اله وعدَه اذْ تَحسونَهم بِاذْنه حتَّ اذَا فَشلْتُم وتَنَازَعتُم ف امرِ

وعصيتُم من بعدِ ما اراكم ما تُحبونَ منْم من يرِيدُ الدُّنْيا ومنْم من يرِيدُ اخرةَ ثُم صرفَم عنْهم ليبتَليم﴾ [آل عمران:

.[152

وهذا هو الظاهر من القرآن ف معن الآية الريمة: ﴿قُل هو من عنْدِ انْفُسم﴾ [آل عمران: 165]، وقد قال بعض العلماء:

﴿قُل هو من عنْدِ انْفُسم﴾ [آل عمران: 165] أن قَبِلْتُم الفداء ف الأسارى، والواجب عليم كما أمر اله تعال: ﴿ما كانَ

لنَبِ انْ يونَ لَه اسرى حتَّ يثْخن ف ارض﴾ [الأنفال: 67]، لن الأظهر هو ما دلت عليه هذه الآية الريمة، وهو قوله

سبحانه: ﴿ولَقَدْ صدَقَم اله وعدَه﴾ [آل عمران: 152] أن ينصركم عليهم، وهذا ما كان ف أول الأمر ف أول المنازلة يوم

احد، ﴿اذْ تَحسونَهم بِاذْنه﴾ [آل عمران: 152]: تمن المسلمون منهم، ﴿تَحسونَهم﴾ [آل عمران: 152]: تقتلونهم قتلا ذريعا.

ثم قال اله تعال: ﴿حتَّ اذَا فَشلْتُم وتَنَازَعتُم ف امرِ وعصيتُم﴾ [آل عمران: 152]، معن الآية: أنم عصيتم، والذين عصوا

هم جزء يسير وهم الرماة الذين كانوا عل الجبل، أكد عليهم النب صل اله عليه وسلم لا تُغادروا مواضعم حت ولو رأيتم

وشك نهايتها، وأن القتل قد استحر ا رأوا أن المعركة علنهم لَمالطير تتخطَّفنا، يؤكد عليهم عليه الصلاة والسلام، ل

بالمشركين، وأنهم أشرفوا عل النهاية، إذا بهم ينزلون؛ ليشاركوا ف أخذ المغانم، فان ما كان؛ حيث عصوا ففشلوا، والتف

عليهم المشركون، وكان ما كان من قتل الصحابة رض اله عنهم، وأعظم من ذلك ما اصيب به النب صل اله عليه وسلم؛

حيث شُج ف وجهه الشريف، وما كان من كسر رباعيته، وغير ذلك مما حل به، بأب وأم ونفس صل اله عليه وآله

وسلم، فهذه فئة يسيرة عصت، فان ما كان، ﴿قُل هو من عنْدِ انْفُسم﴾ [آل عمران: 165]، فيف والحال أن العصيان يقع

منا كثيرا ف زماننا هذا؟! فلا غرابة حينئذ أن يون ما يشاهد من تسلُّط أعدائنا علينا، وتفريقهم فيما بين أهل الإسلام،

وبخاصة التفريق الذي يون عل حسب النعرات القبلية أو المناطقية أو الجهوية، أو غير ذلك.

هذه الجنسيات الت بد من أن تون سبيً للتنظيم والتعارف والتعاون، صارت سبيً لفرقة أهل الإسلام، وعدم إحساس

بعضهم ببعض، فوجد المشركون ف ذلك مدخً يتمنون من خلاله أن يفرِقوا بين أهل الإيمان.

وبل حال أيها الإخوة المؤمنون، فإنما يون لأهل الإسلام من مثل هذه الأحوال الت يون فيها فرقتهم، وإدالة أعدائهم

عليهم، هذا شء اعتراض لا يون عل الدوام، فإن المتأمل ف نصوص القرآن والسنة يدرك أن العاقبة للمؤمنين، وأن أهل

الضلال والفران مهما أفرطوا ف قوتهم، ومهما استعرضوا ف بطشهم، فإن العاقبة للمؤمنين، وإن نصر اله قريب.

نسأل اله جل وعلا أن يحقن دماء المسلمين، اللهم احقن دماء المسلمين، اللهم ألّف بين قلوبهم، اللهم يا ح يا قيوم يا ذا

الجلال والإكرام إن بأمة نبيك محمد عليه الصلاة والسلام من الفرقة والخلاف، ومن الشدة واللأواء، ما لا يخف عليك، وما لا

نشوه إلا إليك، وما لا يقدر عل كشفه إلا أنت، فنسألك اللهم أن تؤلّف بين قلوب المؤمنين، اللهم ألّف بين قلوبهم، وانصرهم

عل أعدائهم، اللهم فرِج همومهم، ونفّس كروبهم يا رب العالمين.

اللهم إنا نسألك ف بلادنا أمنًا واستقرارا، اللهم إنا نعوذ بك من الفتن ما ظهر منها وما بطن، اللهم أسبغ علينا النعم، وادفَع

عنا النّقم يا ذا الجلال والإكرام.

اللهم ثبِت جنودنا وعسرنا المرابطين ف الحدود وف كل ثغر يا رب العالمين، اللهم ثبِت أقدامهم، وسدِّد رميهم، واحفظهم

بحفظك يا رب العالمين.

اللهم اكسر شوكة الحوثيين وأعوانهم، اللهم اكسر شوكتهم ومن منهم يا رب العالمين، اللهم وفّق وسدِّد ول أمرنا، وأعنه يا



رب العالمين عل ما فيه خير العباد والبلاد.

اللهم عجِل بالفرج لإخواننا ف الشام، اللهم احقن دماءهم يا رب العالمين، اللهم وخُص بنصرك إخواننا المجاهدين

المرابطين ف الأقص يا رب العالمين.

اللهم إنا نسألك أن تغفر لنا ذنوبنا، اللهم اغفر لنا ذنوبنا صغيرها وكبيرها يا رب العالمين.

اللهم آتنا ف الدنيا حسنة، وف الآخرة حسنة، وقنا عذاب النار.

اللهم اغفر لنا ولوالدينا، وارحمهم كما ربونا صغارا.

اللهم صل عل محمد وعل آل محمد، كما صليت عل إبراهيم وعل آل إبراهيم، إنك حميد مجيد.

 

 

الألوكة

 

المصادر:


