
أنزل اله كتابه تبياناً لل شء، وتركنا رسول اله صل اله عليه وسلم عل المحجة البيضاء، فمن كان إمامه كتاب اله

وسنّةُ رسوله فلن يضل أبداً.

والنّصوص الشّرعية من التاب والسنّة يبين بعضها بعضاً، ويشرح بعضها بعضاً، وبمجموعها اكتمل الدّين، وتمت نعمةُ

اله علينا به.

وقد ابتُل أهل الإسلام عل مر العصور بأناسٍ وطوائف لم يستوعبوا الشّرعَ بتمامه، أخذوا بعضه دون بعضٍ، فأنتجوا فقهاً

! ءش ن الفقه فمبتوراً، ليس م

والبتْر – كما تعرفه معاجم اللغة‐: استىصال الشء قطعاً. وبتَرت الشء بتْراً: قطعته قبل الاتمام.

وضرر هذا البتر لا يقتصر عل خطأ النّتيجة وضلالها، بل يصل إل تشويه الحق، والإساءة إل الدّين.

أرأيت لو أتيت رجلا سوياً حسن الخلقة فبترت يدَه عن جسده، أرأيت كم يون منظرها مشوهاً، بينما كانت جميلة بهية حين

كانت ف موضعها من الجسد؟ وكذلك بتر النّصوص يورث أفهاماً خطا، ويعود عل الدّين بالتّشويه.

وبتر النّصوص له صور عدّة بعضها أخف من بعضٍ.

فمنها :بتر النّص الواحد، عل منوالِ { فويل للمصلّين}، ثم يقف !

ومن أمثلته من يعدُّ قول اله تعال : { ولن تستطيعوا أن تعدلوا بين النّساء ولو حرصتم } قاضياً عل التعدد، حيث شرط اله

التعدد بالعدل حين قال { فإن خفتم ألا تعدلوا فواحدة}، وهنا قد نف استطاعة العدل !! ولو أتم الآيةَ { فلا تميلوا كل الميل

فتذروها كالمعلَّقة} لانتقض قولُه.

وهذا النوعُ من البتر ظاهر البطلان والضلال، وإنّما يأت من العوام وممن ف قلوبهم زيغ، ويحرفون اللم عن مواضعه

عمداً.

عن النّصوص الأخرى المتعلقة بتوضيح جوانب المسألة ، وهذا مسلكُ أهل الأهواء وديدنهم، ومثاله قول ومنها :عزل النّص

الفقه المبتور
الاتب : معن عبد القادر

التاريخ : 5 سبتمبر 2015 م

المشاهدات : 9432



الخوارج فيما أنروا عل عل رض اله عنه: "وحم الرجال ف دين اله، واله يقول { إن الحم إلا له }"، ففضلا عن فساد

فهمهم للآية فقد تجاهلوا النّصوص الثيرة الت تنسب الحم إل الرجال، لذلك لم يزد ابن عباسٍ – رض اله عنهما – عن

سرد بعض تلك النصوص : {يحم به ذوا عدلٍ منم }، { فابعثوا حماً من أهله وحماَ من أهلها } – فأستهم ولم يحيروا

جواباً .

نصوص الوعيد، وتركوا نصوص الوعد، وقابلتهم المرجئة فوقفوا عل وقفوا عل وهذا مسلك أهل البدع عموماً؛ فالخوارج

نصوص الوعد، وتركوا نصوص الوعيد.

والقدريةُ وقفوا عل نصوص إرادة الإنسان، وتركوا النصوص الدّالة عل عموم الخلق والمشيئة الإلهية، فجعلوا الإنسانَ

مستقلا بفعله عن خلق اله ومشيئته، وقابلتهم الجبرية فأثبتوا نصوص مشيئة اله، وعطّلوا نصوص اختيار الإنسان، فجعلوه

مجبراً عل ما يفعل.

أما الصورة الثالثة‐ وه أخفاها وأدقّها‐ فقطع النص عن السياق الذي جاء فيه، فيظن الإنسانُ نفسه عاملا بالدّليل، متّبعاً

للحق، وهو ليس كذلك ..

وسأضرب لذلك مثالا للتوضيح، ثم أنتقل إل تطبيقين عمليين هما ما سقت المقال لأجله.

انظر إل قول الرسول صل اله عليه وسلم " يؤم القوم أقرؤهم لتاب اله "، فإن جاءنا رجل يخل بواجبات الصلاة، أو

متلبس بفجور مجاهر به، أو فيه بدعةٌ مغلّظةٌ منرة، أفنقدّمه للصلاة عل من سلم من هذه الآفات لأجل تقدّمه عليه ف القراءة

؟!

إنّ من يقول بهذا قد أخطأ خطا بيناً، بل وشوه مراد الشرع ف هذا الأمر؛ إذ أخرجه عن سياقه.

ن بعدهم، ومعلومه عليه وسلم لصحابته، ولأمته مال ه صلن رسول الن أمراً مه" تضمتاب الالقوم أقرؤهم ل يؤم" فحديث

من نصوص الشّريعة وقواعدها أنهم لا يقدّمون لصلاتهم إلا من يرتضون صلاته ودينه، ولم ين بين الصحابة تحديداً من

يتّهم ف شء من ذلك، لنّهم يفاوتون فيما أوتوا من القرآن، فيرشد الرسول – ف هذا السياق‐ إل تقديم أقرئهم لتاب اله .

فمن بتر الحديث عن سياقه، وأراد أن يقدّم الأقرأ للقرآن عل عجره وبجره ف صلاته وعقيدته فلم يفهم مراد اله ومراد رسوله

صل اله عليه وسلم.

وإنّ تغير السياق يغير حقيقة المسألة فيتغير حمها. أرأيتم كيف لم يطبق عمر – رض اله عنه ‐ حدّ السرقة ف عام

الرمادة، حين اختلف السياق الذي شرع فيه القطع؟

وكيف أسقط سهم المؤلفة قلوبهم عند ظهور الإسلام، كما روى البيهق ف السنن البرى أنّ عمر رض اله عنه قال لعيينة

ه قد أعزوإنّ ال ،يومئذ ذليل ما والإسلامه عليه وسلم كان يتألّفال ه صلبن حصن، والأقرع بن حابس: " إنّ رسول ال

الإسلام فاذهبا.."، فانظر كيف استدل عمر عل فعله بتغير السياق!

حضرتن هذه الأمثلة وأنا أتأمل مسألتين دار حولهما الجدل ف الساحة العلمية السورية، وكانتا سبباً للشقاق والفرقة.

الأول :تقنين الأحام القضائية:

فالخلاف ف تقنين الأحام القضائية بين من يجيزه ومن يمنعه ليس وليدَ اليوم، بل هو قديم .

وليس المقال ف ذكر أدلّة الطرفين والترجيح بينهما، ولن ف توضيح أنّ سياق هذا الخلاف لا يشبه سياق الحالة السورية.

،القاض لين تتحقّق فيهم الشروط المعتبرة فأكفاء مؤه قضاة هذه المسألة وهم يفترضون وجود يتناظرون ف فالعلماء

فيأت الخلاف هل يترك الأمر لهم ف الرجوع إل مصادر الشريعة الأصلية، وتوظيف كفاءتهم وأهليتهم لإصدار الأحام

القضائية، أم تجعل لهم قواعد وقوانين تعزز الاطّراد والانسجام بين أحام القضاة؟ وهذا خلاف سائغٌ، ولل طرف حجتُه.

أما حين لا يون هناك قضاةٌ مؤهلون، وإنما قضاةُ " طوارئ"، هم ف أحسن أحوالهم من خريج الشّريعة الذين انتدبوا



أنفسهم لسدّ هذا الواجب الفائ بحسب الوسع، فحت مانعو التّقنين لا يجري قولهم، ولا ينسحب عل هذا السياق؛ إذ لا شكّ

أنّ إلزام هؤلاء بمواد مقننة – مستمدّة من الشريعة‐ أسلم وأصوب من أن يترك كل لاجتهاده، وهو لا يملك أداةَ الاجتهاد،

والقدرة عل الاستنباط.

بل لا نون قد أبعدنا عن الصواب إنْ قلنا : هو الواجب الذي لا يجوز غيره.

واستصحاب الخلاف ف هذه المسألة ف الحالة السورية الراهنة بتر للمسألة عن سياقها الذي عدَّت فيه خلافية.

المسألة الثانية :هل الشّورى ملزمة أو معلمة؟

والخلاف ف هذه المسألة مشهور، ولل فريق أدلته. لن ما هو السياق الذي يبحث فيه حم الشورى؟

تراع املةمت وفق منظومة الإسلام يتم الأمر ف ول الأمر لغيره، ولعل القارئ يعلم أنّ اختيار مشاورة ول السياق هو ف

للاجتهاد ف جعلوه أهلا والعقد عليه، وبيعة الناس له، حت الحاكم، واتفاق أهل الحل فات والشّروط المعتبرة ففيها الص

أمور العامة، ولذلك كان أقوى ما احتج به من يرى الشّورى معلمة بأنّه لا يجوز إلزام المجتهد باجتهاد غيره.

أما حين تختل هذه المنظومة، فيتأمر عل المسلمين من جاءت به الظّروف لا الاختيار، وليس فيه شروط الوال، ولم يأت به

أهل الحل والعقد، ولا عن بيعة، وليس من أهل الاجتهاد، فضلا عن تعقّد الاختصاصات ف العصر الراهن حت لا يستطيع

أحدٌ أن يحيط بها، ولا يقدر الحاكم بمفرده عل القيام بالواجب الشرع من اتخاذ القرار المحقّق لمصلحة الأمة، فهل هذا هو

السياق الذي اختلف فيه أهل العلم بين الإلزام والإعلام؟!

فيف لو كان هذا الرئيس أو الزعيم ليس ف مقام ول الأمر ابتداء؟ إن عدم الإلزام بالشورى حينها لن  يون مآله إلا انفراط

عقد الجماعة وتفرقها وتشظيها.

فبتر النصوص عل أي وجه كان، لا يورث إلا الخطأ والضلال.

وإذا كان هذا أثر الفقه المبتور عل الأفهام والعقول، فأثره عل القلوب أشد، يقول تعال{ فَنَسوا حظا مما ذُكروا بِه فَاغْرينَا

هال مهرماام ضعب كَ النَّاستَر َتالآية:  "فَم يوم القيامة}، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية معلقاً عل إل اءغْضالْبةَ ودَاوالْع منَهيب

."اءغْضالْبةُ ودَاوالْع منَهيب تقَعو بِه

 

 

 

 

هيئة الشام الإسلامية

المصادر:


