
تزدحم الساحة الإسلامية اليوم بالأفار والبرامج الت تسع للخروج بالأمة والمجتمعات مما وصلت إليه، وقد نشأ جزء من

هذه الأطروحات ردة فعل لما يحدث، وأخرى نشأت استجابة حقيقية لمتطلبات الواجب الزمان والمان، فأي المناهج

المطروحة أقدر عل معالجة الفجوة المتسعة؟ وما ه النهاية المرجو الوصول إليها؟ ومدى انسجامها مع المنهج الإسلام؟

وما الممن الواقع منها ف ظل التعقيدات الميدانية والعجز الداخل والعقبات الخارجية؟

وأمام البرامج المتعددة المطروحة يحاول المرء تلمس الطريق الأقرب إل الصراط المستقيم، غير أن اكتشاف صوابية هذه

المناهج أضح عسيراً ف ظل تبن معظمها شعارات تستند إل مرجعية شرعية، ورفعها لواء السع إل إعادة الحياة

الإسلامية كما أرادها اله عز وجل، فظهرت أصوات تنادي بالخلافة الإسلامية، وأخرى ترقب تميناً، وثالثة تسع لنهضة

إسلامية شاملة.

فهل تعد الخلافة والنهضة والتمين أسماء مختلفة لشء واحد، أو ه مراحل داخل نفس المشروع، أو أطروحات متباينة

واجتهادات مختلفة، قد تتناقض فتتصارع، أو تتامل فتتنافس وتتعاون؟

وقفة حول المفاهيم:

كثير من الأسئلة الت تحديد ماهيتها وطبيعة العلاقة بينها، ويجيب عل مفهوم هذه الألفاظ يسهم ف لا شك أن الوقوف عل

ترد عليها، غير أن ثلاثتها تشترك ف وقوعها داخل دوائر الخلاف المفاهيم المتشعب، فمسم الخلافة مثلا أطلق ف التاريخ

الإسلام عل عدة نماذج منذ وفاة النب صل اله عليه وسلم إل الدولة العثمانية، وبالرغم من اختلاف الصور إلا أنها

المسم ن الاختلاف فأصبح مطلب الخلافة اليوم متفق عليه بين كثير من العاملين للإسلام، ل أخذت اسماً واحداً، حت

ومعالمه وهل المراد به شل خاص أو مضمون؟، فل جماعة تفسر الخلافة بطريقة مختلفة عن الأخرى، فبعضهم يراها

خلافة أم تمين أم نهضة؟
الاتب : عبد اله يوسف

التاريخ : 24 أغسطس 2015 م

المشاهدات : 8296



مبادئ كلية قابلة للتيف مع أشال الدولة الحديثة مهما اختلفت، وآخر يعدها شلا واضح المعالم يستوحيه من الصورة

التراثية المثالية لها.

وكذلك التمين، فمفهومه القرآن ورد مع المسلم وغيره، كما ف تمين يوسف عليه السلام وتمين ذي القرنين والأقوام

السابقة، أما اليوم فبعض الجماعات الإسلامية تفسره بوصولها إل مستوى من القوة، يتيح لها تطبيق رؤيتها ونظامها

واجتهاداتها ف جوانب الحياة المختلفة، حت تطور الاسم وغدا له فقه ينظم أحامه وشؤونه.

أما النهضة فبالرغم من وجود محاولات لتقديم تصور حول مفهومها وملامح مشروعها، فلا يزال هناك كثير من الأسئلة

حولها، وهل ه مشروع واحد ف العالم الإسلام أو مشاريع عديدة تتفق ف الاسم وتختلف ف المسميات والمضامين؟،

ووقع الخلاف ف مرجعيتها، ومدى علاقتها بالنهضة الأوروبية الت كان مصطلح النهضة علماً عليها ابتداء، قبل أن يتم

تدويله واستعماله ف "النهضة العربية"، وماذا عن علاقتها بالمصطلحات الأخرى مثل "التنمية"، و "التجديد الدين"، و

"الخلافة".

وأمام هذه الحالة الضبابية ف ضبط المصطلح، بق باب الاختلاف ف تفسيرها مفتوحاً، وأصبح التقسيم لها مجرد تقسيم

منهج لا يعن وجوده ف الواقع، مما يجعل تحديد العلاقة بين هذه المفاهيم غائباً، فقد يون التمين هو مرحلة ختامية

توازي الخلافة عند مدرسة، ومرحلة تسبق الخلافة عند مدرسة أخرى أو ثمرة لها، والنهضة كذلك يراها البعض ه بديل

معاصر يحقق مضمون التمين، وآخر يعدها مشروعاً مختلفاً عن الخلافة والتمين.

النجاح ف تجاوز المفهوم ينتظره اختبار تحقيق المناط:

إن النجاح ف تجاوز إشالية الاتفاق عل مفهوم هذه المصطلحات لا يحل الإشال الأهم، والمتمثل بمعرفة مناطاتها

المناسبة، وتنزيل الأحام الشرعية عليها، وتفعيلها ف ظل متغيرات النظام العالم الجديد، وصولا للثمرة المرجوة منها.

إن الحديث الذي جاء فيه مصطلح الخلافة والمراحل الت تمر بها الأمة: "ثم تون خلافة عل منهاج النبوة[1]"، قد وقع

الشراح ف خلاف كثير عند تنزيله عل الواقع عل مدار التاريخ، بل إن بعضهم جعل حم الخليفة عمر بن عبد العزيز

–رحمه اله‐ هو الخلافة الت تلت الحم الجبري زمن بن أمية[2]، ومنذ ذلك الوقت إل يومنا هذا نجد تنزيلات متباينة له

عل الواقع، مما جعل الخلافة تعلن مرات عديدة قديماً وحديثاً.

وكذلك حدث عند مطالبة الإسلاميين بتطبيق الشريعة بعد فوزهم ف الانتخابات ف بلدان مختلفة خلال العقدين الأخيرين من

القرن الماض، والأولين من القرن الحال، عل اعتبار أن الفوز ف الانتخابات تمين يتطلب تنزيلا لفقهه وأحامه، وحدث

تنازع ف المنهج الذي ينبغ أن يقدم الأثري أم المقاصدي، وتدافعت أولويات البدء بالمفاهيم العقدية أو التربية التزكوية أو

التنمية الاقتصادية؟، وهل مجرد استلام السلطة يعد تميناً أو يشترط تمام القدرة عل تطبيق الأحام؟، وهل التمين صناعة

بشرية مرتبطة بالأسباب والمسببات والمقومات من تقوى وعلم وخبرة أو هو محض هبة إلهية؟

أما النهضة فنالها ما نال أخواتها، فهل ه دينية أو علمية أو سياسية أو اقتصادية؟، وما ه متطلباتها ومراحلها وعوائقها؟،

ومن يقوم بها الأفراد أو المؤسسات أو الدول؟، وهل النهضة منته الطريق أو ه مرحلة ف السير الحضاري، وأين وصلت

المشاريع الت سلت طريقها ف القرن الماض، وكم القدر الذي حققته من مأمولاتها، وهل ما زالت تمتلك رؤية وهمة

للمواصلة أو انقطع سيرها وفقدت ثقتها بمشروعها؟!

وبعد عرض موجز لأهم ثلاث غايات تتوق لها مساحات العمل الإسلامية أجد معظم الأطروحات تركز جهدها عل الإقناع



بالمحصلة النهائية دون إعطاء ملامح واضحة، وآليات عملية قابلة للتطبيق، وإذا وجدت فإنهالم تنل حظها المناسب من

:ضرورة الآت أخلص إل العناية والاهتمام، وعليه فإن

غير فعال ف تأخذ من كل المناهج أحسن ما عندها بدت مدخلا رة الفرد المخلص والجماعة المخلصة التإن ف :أولا

الإصلاح، وحاجتنا اليوم للمجموع المخلص بدل البعض، والاستمال بدل الاستقلال، لذلك نحتاج إنشاء علاقة جديدة بين

كل المونات القائمة والمشاريع المتنافسة، لتشل بمجملها تاملية الإسلام، لا أن ننشء جماعة واحدة جديدة تدعو

للشمول؛ لأنها قد تصبح بعد فترة قريبة نتيجة التغيرات والتطورات الطبيعية وعجز التطبيق مظلة قديمة تتطلب استبدالا

بأخرى، أما عندما يبق المجموع فإنه يحدِّث نفسه ويطورها باستمرار عل الأسس القائمة.

ثانياً: ينبغ الاستنهاض الداخل للعاملين ف الفضاءات الإسلامية، وتعزيز فرة ديمومة المراجعة، وتحديد التقاطعات

المشتركة بين المشاريع القائمة، واعتماد الإصغاء أساس للعلاقة، والتعاون ف تشيل ملامح النهاية المطموح الوصول

إليها، والآليات التتيية العملية.

ثالثاً: يلزم مراعاة عوامل التأثير عل المشاريع الإسلامية، سواء من داخلها، أو المنافسين لها من خارجها، أو المخالفين

وجهها، أو أعدائها المناوئين، وكذلك إحسان التعامل مع سنن التدافع والبناء والاستمرار الآن الذين لا يرفعون السيف ف

والمستقبل، وسنن التجدد وتغير الزمن الت قد تجعل ما يون ملهماً ف وقت مقعداً ف وقت آخر، ومتطلبات النطاق

المان، والأنظمة الحاكمة وطبيعة مشروعها، ونظرتك لمشروعها، ونظرتها لمشروعك، وهل وصلها مشروعك كما تريد أن

يصل، أو وصلها بطريقة مختلفة عن حقيقته؟.

رابعاً: تفعيل الدراسات المقارنة بين المناهج الإصلاحية والفرية، عل أسس موضوعية منصفة مبتغاها الفهم والاستيعاب

الجهد المبذول ولا تهدره، وتبين العجز بين الواقع والمنشود، وتسع والاستفادة، قبل النقد والمخالفة والمعارضة، تراع

لسده، وتقليل الفجوة بين العاملين.

واله ول التوفيق

 

------------------------------

[1]  أخرجه الإمام أحمد ف مسنده (ح: 18406) (30/355).

[2] انظر: ابن رجب، جامع العلوم والحم، ت الأرنؤوط (2/ 122).

 

 

مجلة البيان

المصادر:


