
قد يتعامل البعض مع المفاهيم والأفار والنظم باعتبارها كتً مصمتة، غير قابلة للتحليل إل مواد أولية، ولا يناقشونها

تفصيليا، بل يتخذون منها موقفًا حديا؛ فهم إما يرفضونها باللية، وإما يقبلونها باللية. وقد كان هذا هو الموقف من

الحضارة الغربية عموما ف أول عهد الاحتاك الثقاف بها أواخر القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين، حيث وجدنا

دعوة طه حسين إل أخذ الحضارة الغربية بخيرها وشرها، عل حد قوله، ف مقابل من رفض تلك الحضارة جملة

.ًوتفصي

ار البشرية هء من الخطأ كذلك! لأن الأفء من الصواب، وشوعند النظر والتمحيص، يتبين لنا أن كلا الفريقين معه ش

نتاج فر «الإنسان» الذي هو قابل للصواب والخطأ، ولا عصمة له؛ وبالتال، لا يتصور منه أن يون نتاجه صوابا دائما، ولا

خطا دائما.

ثلاثة مواقف ..

هذا ه الحال مع «الديمقراطية» ومقارنتها بنظام الحم الإسلام القائم عل «الشورى» باعتبارها قيمة أساسية حاكمة

لما يرِد بعد ذلك من تفريعات ف هذا النظام.

فنحن أمام موقفين متعارضين منها، وموقف ثالث يقف بينهما:

الموقف الأول: يدعو إل رفض الديمقراطية تماما، معلنًا أنه «لا سبيل إل مزج الإسلام بالديمقراطية، ولا سبيل إل القول بأن

الإسلام نظام ديمقراط، أو أنه يتقبل النظام الديمقراط ويسايره، لمجرد وجود شبه عارض ف بعض النقاط»[1].

أما الموقف الثان: فيذهب إل القول: «إن الإسلام ديمقراط، وإن الديمقراطية إسلام»، موضحا أنه حين يتحدث عن

الديمقراطية يقصد «ذلك النظام السياس الذي يجعل الحاكم ف خدمة الشعب، والحرية والعدل. لا بوصفه مانحا أو

الشورى والديمقراطية وسؤال المقارنة الصحيح
محمد السنوس اتب : السنوسال

التاريخ : 3 أغسطس 2015 م

المشاهدات : 6108



متسامحا، بل بوصفه مدينًا بمنصبه للشعب؛ ومن ثم، فهو ف مانه ليخدمه لا ليحمه.. [كما يقصد ذلك] النظام الذي يجعل

الأمة مصدر السلطات.. ولن ف وضع جديد يجعل الإسلام بعقائده ومبادئه (وعاء) هذه الأمة، و(وعاء) سلطاتها»[2].

وأما الموقف الثالث: فيرى أن الديمقراطية نظام له أسس وأركان؛ منها ما هو مقبول لا يتعارض مع الإسلام ومنها ما هو

مرفوض يتعارض معه، ولا يصح النظر إليها كتلة صماء؛ إما أن نرفضها وإما أن نقبلها باللية[3]. كما لا يجوز أن نصف

«النظام الإسلام» بـ«الديمقراط»، حت وإن التق مع الديمقراطية ف كثير من مبادئها.

وهذا الموقف الثالث هو ما يميل إليه المقال؛ فالشورى تتفق مع الديمقراطية ف تأكيد حق الجماهير ف اختيار حامها

ونوابها وممثليها ومراقبتهم ومحاسبتهم. وف حق الأغلبية أن تحم، والأقلية أن تعارض وأن تسع لتطبيق رؤيتها وأفارها

إذا أقنعت الجماهير بها. كما ف تقرير الحقوق والحريات العامة.

غير أن الشورى تختلف مع الديمقراطية ف السقف الذي تضعه الأخيرةُ لسيادة الأمة باعتبارها «مصدر السلطات»،

وللحقوق والحريات العامة؛ فالشورى تقرر ذلك ف إطار عبودية الإنسان له سبحانه، واستخلافه إياه لعمارة الأرض،

فللإنسان السلطة ‐ أو «السيادة السياسية» ‐ أما السيادة المطلقة ‐ أو «السيادة القانونية» ‐ فه للشريعة الإسلامية

وثوابتها الت لا يجوز الخروج عليها بأي حال من الأحوال.

الإسلام نظام متميز ومتمايز:

مهما ين من مساحة الاتفاق بين الشورى والديمقراطية فلا يجوز أن نصف الإسلام بها، وهذه مسألة مهمة قد تلتبس بمسألة

أخرى وه جواز الاقتباس من النظم غير الإسلامية.

نحن إذن أمام مسألتين:

وصف الإسلام بالديمقراطية أو المطابقة بين الشورى والديمقراطية.
اقتباس الإسلام من الديمقراطية أو من غيرها.

فمع رفضنا للمسألة الأول، إلا أن هذا لا يمنع من الاستفادة والاقتباس من غير الإسلام ما دام ذلك لا يتعارض مع ثوابته

ومبادئه.

يقول د. توفيق الشاوي: «نحن نعتقد أن التامل بينهما [الشورى والديمقراطية] واجب وضروري، وأن قولنا: إن إحداهما

تختلف مع الأخرى ف أصولها ومنابعها، ليس معناه عدم استفادة إحداهما من التجارب الت مرت بها النظرية الأخرى»[4].

لقد سبق للإسلام أن اقتبس من غيره، كما تدل وقائع السيرة النبوية والتاريخ الإسلام ‐ مثل: حفر الخندق، وإنشاء

الدواوين ‐ دون حرج، ودون ذوبان ف النظم الأخرى.

وأما وصف الإسلام بغيره من النظم والفلسفات الوضعية؛ فيقال: ديمقراطية الإسلام أو الإسلام الديمقراط، اشتراكية

الإسلام أو الإسلام الاشتراك، أو نحو ذلك، فلا يجوز؛ لأن الإسلام منهج إله يقوم عل الإيمان باله والغيب والوح؛ ومن

ثم، فإن له نظرة متميزة ومختلفة بالضرورة عن غيره من النظم والفلسفات الوضعية المادية المبتوتة الصلة بمنهج اله

وبوح السماء، والمتخبطة ف وحل الماديات.

نعم، قد يلتق الإسلام ويتشابه مع هذه النظم ف تقرير بعض الحقوق والمبادئ، لن ذلك لا يعن أن الإسلام يتطابق معها،

ٍفلا يجوز إلحاق الإسلام بأي ،الوقت نفسه؛ وبالتال كما أنه لا يجعلنا نتجاهل أن الإسلام نظام متميز عن غيره ومتمايز ف



من هذه النظم.

يقول د. الريس: «الإسلام لا يتطابق مع غيره من النظم.. فليس الحاكم هو صاحب السيادة؛ لأن الإسلام ليس (أوتوقراطية).

ولا رجال الدين أو الآلهة؛ لأنه ليس (ثيوقراطية). ولا القانون وحده؛ لأنه ليس (نوموقراطية). ولا الأمة وحدها؛ لأنه ليس

(ديمقراطية) بهذا المعن الضيق»[5].

سؤال المقارنة الصحيح:

بعض المبادئ والأسس، وإذا كانت الديمقراطية كما عرفها الغرب قد سبقت إل مع الديمقراطية ف إذا كانت الشورى تلتق

تقرير الآليات والوسائل الت يمن بها الشف عن إرادة الأمة، وتحقيق المراقبة والمساءلة لمن يتول الحم.. فإن السؤال

«أيهما أفضل الشورى أم الديمقراطية؟» قد لا يغدو هو السؤال المناسب للجمع بين مميزات كل منهما.

يقول د. السيد عمر: «العلاقة بين الشورى والديمقراطية جوهرها هو المشاركة. وربما يتسن بتحليل المشاركة (كمفهوم

الخروج (الهما وأساليبهماأش كآليتين سياسيتين مرنتين ف) الشورى والديمقراطية شامل متعدد الأبعاد) وتحليل مفهوم

من دوامة رفض إحداهما أو الظن باستحالة الجمع بينهما.. وينبغ أن يون السؤال المحوري المطروح ليس: أيهما أفضل

الشورى أم الديمقراطية؟ فذلك طرح متحيز، ويتضمن مغالطة عفوية أو مقصودة. والسؤال الجدير بالبحث عن إجابة له: ما

ه المرجعية والضوابط الحاكمة لل من الشورى والديمقراطية؟ وعندها تغدو المقارنة ممنة، والقبول والرفض واردين،

والبحث عن (اللمة السواء) بين المفهومين ميسرا»[6].

وإذا كان «السؤال عن المرجعية» هو السؤال الذي يراه د. السيد عمر «جديرا بالبحث عن إجابة له»، فإن هذا السؤال

يشف عن الخلل الجوهري ف نظام الديمقراطية، كما يشف ف الوقت نفسه عن نقطة التميز الأساسية ف الشورى.

ذلك لأنه إذا كانت «الديمقراطية غنية بالقواعد التنظيمية، لنها لا تعلن التزامها بالشريعة، وبذلك تفتح الباب لتحم الأهواء

والانحلال باسم (الليبرالية)، أو باب الطغيان باسم (الاشتراكية)، أو باسم (الديمقراطية) ذاتها كما هو حادث الآن ف بعض

النظم الت لا تتردد ف تزييف إرادة الجماهير بواسطة صناديق الانتخابات المزورة، وتمين الحام من خداع الجماهير

والسيطرة عليها بواسطة الإعلام الخاضع للإدارة الحومية أو السيطرة الرأسمالية»[7].

ومعن ذلك كما يقول د. الشاوي أن «هناك ثغرات ف ضوابط الشورى والديمقراطية، لابد من مواجهتها:

‐ ف الشورى: يوجد فراغ ف مجال الضوابط النظامية، لا بد من ملئه.

‐ وف الديمقراطية: فراغ ف مجال الضوابط الشرعية لا يمن تجاهله.

يجب أن نسد الفراغ التنظيم باتباع الأساليب الديمقراطية للانتخاب، والتصويت، وحرية الرأي، ف هذا المجال عند تطبيق

مبدأ الشورى. وبالمثل، يمن أن نعالج الفراغ الشرع ف النظم الديمقراطية، بالالتزام بالشريعة وعدم تجاوز مبادئها

وأصولها»[8].

وبهذا تستفيد الشورى من الديمقراطية، وتستفيد الديمقراطية من الشورى، ف علاقة تاملية؛ نحو تحديد آليات منضبطة

تشف عن إرادة الأمة، وتصون اختيارها، ونحو ضبط انفلات الحرية بسقف الشريعة وضوابطها، الت ه ف مصلحة

الإنسان لا قيد عل حريته.

اتفاق وافتراق:



وف نقاط محددة، ذكر أحد الباحثين أن الشورى تتفق مع الديمقراطية ف أمور، وتفترق ف أمور أخرى.

فما تتفقان فيه:

ترشيح رئيس الشعب وانتخابه من الشعب. .1
.م المطلق، أو الاستبدادي، أو الثيوقراطال الحرفض جميع أش .2

تعددية الأحزاب، ضمن إطار الإسلام. .3
إقرار الملية الفردية[9]. .4

إعطاء الحريات العامة ‐ ولاسيما السياسية ‐ ضمن النظام العام. .5
اختيار الشعب لممثليه ف بيان الرأي. .6

ومما تفترقان فيه:

الشورى مستمدة من الوح الإله.. بينما الديمقراطية تُستمد من إقرار الناس؛ والناس يخطئون ويصيبون[10]. .1
الشورى تون ف سلطة الشعب، لا ف سيادته[11]؛ فالسيادة ف الإسلام للشرع، والسلطان للشعب ف اختيار .2

حامه وممثليه؛ بينما تعتبر الديمقراطية السيادة والسلطان للشعب معا.
الشورى تعتمد عل توين المواطن وفق تعاليم الدين، وه منهج حياة لا قيمة سياسية فقط؛ بينما الديمقراطية علاقة .3

مؤقتة للتوفيق بين مصالح الحاكم والمحوم.
الدستور والمواثيق والقوانين والتشريعات ف الشورى تون مستمدة من الشرع (القرآن والسنة) ولا تمنع الإجماع؛ .4

بينما الديمقراطية تترك ذلك لرأي الناس دون الاعتماد عل أسس ثابتة؛ باعتبار أن رأي الناس عرضة للتغير بين
الحين والحين.

مفهوم الحريات ف الإسلام مرتبط بالقيم العليا؛ بينما ف الديمقراطية يرتبط بالقيم الت يتفق عليها المجتمع حت لو خالفت

.[12]الفطرة السوية والمنهج الربان

الخلاصة:

هذا رأينا أن الشورى تتلاق مع الديمقراطية ف نقاط كثيرة برغم اختلاف أصولهما ومنابعهما، وأن الجمع بينهما ضروري

للتَيهما؛ فالشورى تستفيد من الديمقراطية آلياتها ف الاختيار والمراقبة والمحاسبة، والديمقراطية تستفيد من الشورى

ثوابتها والتزامها بالوح الذي هو فوق أي التزام، حت لو كان اختيار غالبية الجماهير؛ فإرادة الناس أو كثرتهم لا يجوز أن

.ِم حلاا أو تحرحرام تُحل

كما اتضح لنا أن الإسلام بتحديده للقيم والغايات فقط ‐ ف كثير من النظم الت تحم حركة الحياة ‐ وبمرونته ف الوسائل

والإجراءات؛ «يملك القدرة عل استيعاب الصيغة الديمقراطية، وترشيدها ف اتجاه أن يون حم الشعب مستضيىا بالقانون

.[13]«الإله

 

---------------------------------

[1] «مذاهب فرية معاصرة»، محمد قطب، ص: 251، دار الشروق، ط7، 1993م.

[2] «دفاع عن الديمقراطية»، خالد محمد خالد، ص: 212، دار ثابت، ط1، 1985م.



[3] يرى راشد الغنوش أن الديمقراطية «جهاز للحم» يتعامل مع البيئات المختلفة؛ فما أنتج الديمقراطية المسيحية واليهودية، بل حت والهندية والبوذية، فيمنه أن

ينتج: الديمقراطية الإسلامية المحومة بثوابت الإسلام. انظر: «الحريات العامة ف الإسلام»، الغنوش، 1/ 134، 135، دار الشروق، ط1، 2012م.

[4] «الشورى أعل مراتب الديمقراطية»، د. الشاوي، ص: 151، 152، الزهراء للإعلام العرب، ط1، 1994م.

[5] «النظريات السياسية الإسلامية»، د. محمد ضياء الدين الريس، ص: 385، متبة دار التراث، ط7، بدون تاريخ.

[6] «نواة الشورى والديمقراطية: رؤية مفاهيمية»، د. السيد عمر، مجلة «المسلم المعاصر»، عدد: 91، ص: 146، شوال 1419هـ.

[7] «الشورى أعل مراتب الديمقراطية»، د. توفيق الشاوي، ص: 180، مصدر سابق.

[8] المصدر نفسه، ص: 180، 181.

[9] لن الإسلام يوازن بين حق الفرد وحق الجماعة؛ بخلاف الديمقراطية الت تنحاز للفرد، لنها تحاول استدراك ذلك ف دروسها الأخيرة بمحاولات ترسيخ

«الديمقراطية الاجتماعية»... فهل تفلح؟!

[10] هنا تنبيه مهم، وهو أن هذا الفارق لا يعن عصمةَ ما تتمخض عنه ممارسةُ الشورى ‐ فنتيجةُ الشورى اختيار بشري قابل للصواب والخطأ، حت لو كانت هذه

فقط من باب المصلحة والمنفعة ‐ كما ه وأن التزام الشورى لا يأت ،امتثال للوح أن ممارسة الشورى ه ن هذا الفارق يعنالنتيجة تعبر عن رأي الأغلبية ‐ ل

الحال ف الديمقراطية ‐ إنما ه دين يتعبد به المسلم لربه سبحانه، سواء ف حياته الخاصة مع زوجه وأبنائه، أو ف حياته العامة ف الحم والسياسة.

عرف بـ«الرأي العام» أو «إرادة الأمة»، التتدور مع رغبات الناس وأهوائهم، فيما ي ؛ بينما الديمقراطية لا ثابت فيها وهأن الشورى تلتزم بثوابت الوح كما يعن

ه بالأساس إرادة الأغلبية والت يون من السهل التلاعب بها عن طريق وسائل الإعلام وإغراء المال! ولذلك كانت الديمقراطية ف ممارسات كثير من الدول احتارا

للسلطة والنفوذ ف أيدي طبقة أو تحالف من أصحاب المصالح، وانفصلت تلك الممارسات عن أية قيم أخلاقية، متفيةً بالتزام «الديمقراطية الشلية»، أي صناديق

الاقتراع المتلاعب بها!

هل لاا منِ الْحه وحده، {ال حق ؛ فالتشريع ابتداءالتشريع ابتداء التقنين» فقط، لا ف» [11] أو بتعبير آخر: الشعب له السيادة السياسية لا السيادة القانونية، إلا ف

امر الا تَعبدُوا الا اياه} (يوسف: 40)، {الا لَه الْخَلْق والامر} (الأعراف: 54).

[12] «النظام السياس ف الإسلام»، د. عبد العزيز الخياط، ص: 92، 93، دار السلام، ط1، 1999م. بتصرف يسير.

[13] «الحريات العامة ف الإسلام»، راشد الغنوش، 1/ 180، مصدر سابق.

 

 

مجلة البيان العدد: 336

المصادر:


