
لا شك أن الاستبداد من أهم الأمراض والأخطار الت تدمر الأمم، وتُضعف فاعليتها، وقد تعرضت أمتنا ف العصر الحديث

عل يد الدولة القومية الوطنية إل صور من الاستبداد لم تعهده ف سابق تاريخها، وه صورة من أبشع صور الاستبداد،

ثارت عليه الشعوب إبان ثورات الربيع العرب، وكادت أن تقتلعه، لن التجربة تعثرت كما هو واضح من مسيرة الأحداث.

وتعرضت أمتنا ف سابق تاريخها منذ عصر الأمويين والعباسيين إل محاولة ترسيخ الاستبداد، لنها نجحت ف التصدي له،

وها أنا أعرض جانباً من تلك التجربة، لعلنا نستفيد منها ف عصرنا الحاضر.

يقوم كيان الاستبداد عل ثلاثة محاور: المستبِد، والجمهور المستَبد به، والثقافة الت يستخدمها المستبد ف تطويع الجمهور.

وقد كانت هناك ثلاثة أنواع من الثقافات عاصرت الحم الإسلام وسبقته أسهمت ف تسويغ الاستبداد وصياغة ثقافته،

:أربعة أركان ه نسية، ثم ثقافة الملوك الإقطاعيين. وجميعها تقوم علالثقافة الفارسية، وثقافة السلطة ال :وه

1 و2. تقديس الحاكم، وسلطته.

3. السلطة مطلقة، لا شء يقيدها أو يحد من إطلاقها.

4. لا ينبغ أن تون هذه السلطة موضع اعتراض.

ونجد تأييداً للأركان الأربعة ف كلمة القديس “بولس” الذي تُعتبر أقواله أهم الأقوال المرجعية ف الفر النس الت يرجع

فيها السلطة إل اله، فيقول: “ليخضع كل واحد للسلطات المنصبة، فإنه لا سلطان إلا من اله. والسلطات الائنة إنما رتبها

اله. ومن يقاوم السلطان ‐إذن‐ إنما يعاند ترتيب اله. والمعاندون يجلبون الدينونة عل أنفسهم”.

ثم بعد أن أصبحت السيادة للنيسة ف القرون الوسط، أصبح السلطان هو البابا، وعندما حاول فريدريك الثان المطالبة

لنفسه بالسلطة التامة أجابه البابا إينوسان الرابع (1243-1254م) بأن سلطة الحومة الزمنية لا يمن أن تُمارس خارج

النيسة “لأنه ليس هناك من سلطة أسسها اله خارجها”، وأضاف “أن نائب المسيح تلق سلطة ممارسة قضائه بواسطة

المفتاح الأول عل الأرض بالنسبة للأمور الزمنية، وبواسطة المفتاح الثان ف السماء بالنسبة إل الأمور الروحية”.

ثم تمرد الملوك الأوروبيون عل سلطة النيسة، وفصلوا السلطة الزمنية عن السلطة النسية، وقد فعل ذلك فيليب الجميل

الذي حم فرنسا (1285-1314م)، وأصدر قراراً عام 1297 فصل فيه الحومة الزمنية عن الحومة الدينية، وأقام سلطته

أين أمتنا من ثقافة الاستبداد؟
الاتب : غازي التوبة

التاريخ : 25 يوليو 2015 م

المشاهدات : 8662



.حق الملوك المقدس، أو نظرية الحق الإله عل

وتقوم هذه النظرية عل أن السلطة مقدسة، فالملوك هم خلفاء اله ف الأرض، وعن طريقهم يدير شؤون مملته، لذلك لم

ين العرش المل عرشاً ملياً فقط، بل كان ذلك العرش هو عرش الإله ذاته، فالملوك يحلون محل الإله الأب، وه مطلقة،

ويجب ألا تون محل اعتراض.

وتمثل منظومة الثقافة الفارسية القديمة الذروة ف تطويع الشعوب للمستبدين، وخير ما يعبر عن هذه الثقافة “عهد أردشير”

الذي كتبه أردشير لولده، واعتبرت الثقافة الفارسية أن الدين طاعة رجل، وأن طاعة السلطان من طاعة اله، واعتبرت ‐

أيضاً‐ أن الملك عنصر أساس وضروري ف الأخلاق السروية، وطاعته ه القيمة المركزية ف هذه الأخلاق، وقد دمجت

الثقافة السروية ف النهاية “الدين والطاعة والسلطان” ف حزمة واحدة.

وعندما جاء الإسلام أقام كيانه السياس عل منظومة ثقافية جديدة، تصطدم كلياً مع المنظومات الثقافية السابقة أو

المعاصرة له، واعتبرت تلك المنظومة الثقافية أن الحاكم بشر، وسلطته بشرية، وه ليست مطلقة بل مقيدة بالقرآن الريم

وسنة الرسول ‐صل اله عليه وسلم‐ ويمن أن تون محل اعتراض، وهناك عشرات الأدلة عل وضوح هذه المنظومة

الثقافية ف أذهان الخلفاء والصحابة والمسلمين من بعدهم.

يأت ف أولها كلمة أب بر الصديق رض اله عنه الت ألقاها عند توليه الخلافة: “أيها الناس لقد وليت عليم ولست

بخيركم، فإن أحسنت فأعينون، وإن أسأت فقومون.. أطيعون ما أطعت اله ورسوله، فإذا عصيت اله ورسوله فلا طاعة

ل عليم”.

وقد أوضح أبو بر الصديق ف كلمته إل المسلمين الذين انتخبوه أنه حاكم بشر، وأن سلطته بشرية، وأنها محددة بشرع

اله وطاعة اله ورسوله، وأنه مسموح الاعتراض عليه، وقد بق هذا الفهم راسخاً عند المسلمين عل مدار القرون، وهو

أساس المنظومة الثقافية الإسلامية ف العلاقة بين الحاكم والمحوم، وهناك عشرات الأدلة، وقد اتضح هذا ف مسيرة

العلماء عل مدار القرون الماضية.

وسأضرب مثالا عل ذلك بأئمة المذاهب الأربعة:

أبو حنيفة والشافع ومالك وأحمد بن حنبل رحمهم اله، فجميعهم اعتبروا الحاكم المعاصر بشراً، وأن سلطته بشرية، وأكد

ذلك اعتراضهم عل بعض تصرفات الحام المعاصرين لهم، لذلك تعرضوا للضرب حيناً وللسجن حيناً آخر، ويمن أن

أذكر بعض الوقائع أكثر تفصيلا من سيرة الإمام أب حنيفة.

فقد عاصر أبو حنيفة رحمه اله الدولتين الأموية والعباسية، وقد خرج ف عصره “زيد بن عل” عل الدولة الأموية، وناصر

أبو حنيفة زيداً، وأيده بالمال، فأعطاه عشرة آلاف درهم، وقد اعتقله وال الأمويين عل الوفة يزيد بن عمر بن هبيرة بعد أن

كاد أن يموت، ثم أخرجه من السجن، ثم فر ذلك حت الولاية، وضربه عل منصب المسؤول عن الخاتم ف رفض أن يتول

أبو حنيفة إل مة، وبق هناك إل أن سقط الحم الأموي وعاد إل الوفة.

أما العباسيون فقد خرج عليهم “محمد ذو النفس الزكية”، وناصره أبو حنيفة رحمه اله، وأقنع بعض قادة جيش أب جعفر

المنصور بعدم مقاتلة “محمد ذي النفس الزكية”، وقد استجابوا له.

وقد جادل أبو حنيفة أبا جعفر المنصور بخصوص أهل الموصل الذين انتفضوا عليه، وقد اشترط المنصور عليهم إذا

انتفضوا أن تَحل دماؤهم، فجمع المنصور الفقهاء وفيهم أبو حنيفة واستفتاهم ف هذا الشأن، فأجابه أبو حنيفة: “إنهم شرطوا



لك ما لا يملونه، وشرطت عليهم ما ليس لك، لأن دم المسلم لا يحل إلا بأحد معان ثلاثة، فإن أخذتهم أخذت بما لا يحل،

وشرط اله أحق أن تُوف به”.

ثم استمرت المواقف المعارضة من أب حنيفة لأب جعفر المنصور، فلم يرض أن يتول القضاء ف بغداد، وطلب منه أن

اختلاف ف ل عليهم فرفض، فأنزل به العذاب بالضرب والحبس، ثم مات بعد هذه المحنة علشما ي يرجع إليه القضاة ف

روايات الضرب والحبس والموت، ثم دفن ف بغداد، وخرج معه خلق كثير ف جنازته، وقس عل ذلك بقية الأئمة الأربعة:

مالك والشافع وأحمد بن حنبل رحمهم اله جميعاً.

ومن الملاحظ أنه ظهرت ف المنظومة الثقافية الإسلامية أقوال تشبه الأقوال ف المنظومة الثقافية الفارسية، أو المنظومة

الثقافية لعهد ملوك أوروبا الإقطاعيين، من مثل قول أب جعفر المنصور: “أيها الناس إن أنا سلطان اله ف أرضه،

أسوسم بتوفيقه وتسديده، وأنا خازنه عل فيئه، أعمل بمشيئته وأقسمه بإرادته وأعطيه بإذنه”، فيف دخلت؟ وبماذا نعلل

دخولها؟

لقد دخلت عن طريق بعض مروج الثقافة الفارسية السروية من أمثال سالم أب العلاء، وعبد الحميد الاتب، وعبد اله

بن المقفع، وقد وافقهم عل دخولها بعض الحام الأمويين والعباسيين الذين وجدوا أن المنظومة الثقافية الإسلامية لا

تساعدهم عل إقامة حم استبدادي، لذلك استخدموا أولئك التاب المطلعين عل تلك الثقافة، فقاموا بترجمة عدد من

أمهات كتب تلك الثقافة من مثل: “عهد أردشير” و”كليلة ودمنة”.. ووضعوهم ف مناصب تمنهم من ترويج تلك الثقافة من

خلال كتابة الرسائل ذات الأسلوب الخاص إل الولاة وإل الرعية والت كانت تُتل ف الأسواق، ولن السؤال: هل نجحوا

ف إيجاد ثقافة إسلامية كسروية؟

الحقيقة، لم ينجحوا لأن العلماء القائمين عل المنظومة الثقافية الإسلامية المتصادمة مع الثقافة السروية كانوا واعين

مخلصين لعناصر منظومتهم الثقافية الإسلامية المتصادمة مع منظومة الثقافة السروية، وبقوا منافحين عنها بعلمهم

وسلوكهم كما رأينا ف سيرة الأئمة الأربعة، وف سيرة علماء آخرين من بعدهم من مثل: النووي، والذهب، والعز بن عبد

السلام، وابن تيمية، وابن القيم، وابن كثير إلخ.

لن يجب علينا الاعتراف إل جانب ذلك بأنه عل الرغم من بقاء المنظومة الثقافية النافية والنابذة للاستبداد عل حضورها

المستمر ف تاريخنا الإسلام، إلا أنه قام إل جانب ذلك تيار يحتضن تلك الثقافة السروية ويلتق معها هو تيار التصوف

الباطن، ولهذا الموضوع قصة أخرى وتفصيل آخر.

الخلاصة:

إن أهم ركن ف ديمومة الاستبداد هو الثقافة الت يستخدمها المستَبِدون ف تطويع الجماهير المستَبد بها، وقد قامت عدة

منظومات ثقافية تؤسس للاستبداد قبل قيام الإسلام وأثناء قيام دولته، وأبرزها ثلاث منظومات ثقافية: المنظومة الفارسية،

والنسية، والحق الإله للملوك.

وعندما قام الإسلام جاء بثقافة مناقضة لأصول ثقافة الاستبداد، ولننا وجدنا بعد فترة من الزمن بعض أقوال المنظومة

الثقافية السروية تسربت إل الفضاء الثقاف لأمتنا، وتساءلنا: كيف تسربت؟ ولماذا؟ وقدمنا إجابة عل ذلك، وبينا أن

بعض الحام لجؤوا إل ذلك لأنهم وجدوا أن المنظومة الثقافية الإسلامية لا تساعدهم عل إقامة حم استبدادي، فاستعاروا

بعض أدبيات الثقافة السروية، لنهم لم ينجحوا ف ترسيخ تلك الأدبيات ف فضائنا الثقاف، وذلك لوجود علماء وفقهاء



واعين لعناصر المنظومة الثقافية الإسلامية من جهة، متصدين لتلك الثقافة السروية بأقلامهم وأجسادهم من جهة ثانية.

بق علينا أن نشرح الاستبداد المعاصر، ونرصد نقاط الالتقاء والاختلاف مع الاستبداد الماض، لنستفيد من عناصر النجاح

ف التجربة الماضية ف مواجهة الاستبداد المعاصر.

 

 

الجزيرة

المصادر:


