
الحمد له وبعد،،

أخ الشاب المجاهد الصادق ف أرض الشام، أخ الشاب المناصر الصادق عل الشبات، ممن لازلت عل علاقة بتنظيم

الدولة الإسلامية..

أعرف أن فؤادك استوقده الشوق بمثل قول اله (انَّ اله اشْتَرى من الْمومنين انْفُسهم).. وأعرف أن لهفك يلتعج بمثل قول اله

(فَاحم بينَهم بِما انْزل اله).. وأعرف أنك تغل من مظالم الحومات العربية.. وأعرف أنك مشحون بمغايظات وملاحاة بين

فصيلك وبقية الفصائل.. وأعرف أنك عاتب عل بعض أهل العلم بتوسعهم ف مداراة المتغلبين..

ولن ليس هذا كل شء..

وليست هذه كلها تبرر لك ف شريعة اله أموراً كباراً وقعت، وبدأنا نرى الاستعداد لما هو من جنسها وما هو أبلغ منها..

قُومي موه عنها (يوقال ال ..(َولُونىسم منَّها مفُوهقو) ه عنهاساعة قريبة قال ال ربك ف وليست هذه كلها حجة لك يوم تلق

..(ينالَمالْع ِبرل النَّاس

لقد كانت الدماء المعصومة المسفوكة سابقاً أحداثاً وأخباراً يتواطأ النقلة عل روايتها.. ويقع من بعض المناصرين

الشبيين مجادلة ف حيثياتها.. ولن الأمر هذا اليوم، هذا اليوم تحديداً؛ بلغت به الأمور إل نهايتها التأصيلية المعلنة، كل ما

كان يروى كوقائع وأحداث وأخبار تجاوزناه الآن، وأذاع تنظيم الدولة الأمر عقيدة ومبدا تأصيلياً معلناً لا مواربة فيه..

رسالة إل المنتسب لتنظيم الدولة
الاتب : إبراهيم السران

التاريخ : 24 يونيو 2015 م

المشاهدات : 9424



لقد استمعت هذه الليلة للبيان الرسم الصادر عن تنظيم الدولة‐مؤسسة الفرقان للإنتاج الإعلام، الصادر ف هذا اليوم

الخامس من رمضان 1436هـ، والذي ألقاه المتحدث الرسم لتنظيم الدولة أبو محمد العدنان، فواله لقد بلغت ب الفجيعة

مبلغها، وما ظننت أن تصل الأمور إل هذا التصريح العلن المشوف بتبن أصل وضع مناقض للشريعة كان تنظيم

الدولة يجتهد ف نفيه عن نفسه، وكان يؤوِل الوقائع الت يستخلص منها نسبة ذلك الأصل الوضع إليهم، ويتهم من ينسبه

إليهم بأنه مفترٍ أفاك..

لقد كانت الفصائل ف الشام تنقل للناس أن "تنظيم الدولة" يفّر كل من يناوئه ويقاتله من المجاهدين المسلمين، ويستبيح

دمه، وينزل عليه أغلظ أحام الردة عن الإسلام، وأنه يستتر بهذه العقيدة لشدة شناعتها ولا يعلنها..

فان المناصرون لتنظيم الدولة ينشرون ف الشبات أن هذا من الذب والتجنّ عليهم، وتقصد تشويههم وتنفير الناس

عنهم، وأنهم مظلومون..

صوت عام 1435هـ، ببيان رسم شهر جمادى الأول ف باسم تنظيم الدولة أبو محمد العدنان ثم ظهر المتحدث الرسم

بعنوان (ثم نبتهل فنجعل لعنة اله عل الاذبين) لا ينر فيه فقط دعوى أنهم يفّرون من قاتلهم من المسلمين ويستبيحون

دمه، ولا يذكر فقط أن هذا افتراء عليهم، بل أعلن المباهلة بنف هذا عنهم، ودعا بلعنة اله عل نفسه إن كان كاذباً ف ذلك،

حيث يقول أبو محمد العدنان ف ضمن بيانه الرسم: (وها أنا أذكر بعضها اباهلُه عليها، فليباهلن إن كان صادقاً، فيا أيها

المؤمنون أمنوا واجعلوا لعنة اله عل الاذبين، اللهم إنّ أبا عبد اله الشام زعم أننا:..)

ثم سرد الدعاوى الت تنسب إليهم فقال من ضمن ذلك: (وأن الدولة تستخدم الذب والتدليس للاستدلال عل صحة

منهجها..، وأن من شيمتها الحلف الاذب..، وأن الدولة ترى كل من قاتلها قد صار محارباً للإسلام خارجاً عن الملة، وأنها

تفّر باللوازم والمتشابهات والاحتمالات والمآلات..)

ثم قال نافياً ومتبرئاً: (اللهم إنّ اشهدك أنّ ما ذكرته آنفاً كذب وافتراء عل الدولة، وأنه ليس من منهجها ولا تعتقد به، ولا

تتقصد فعله، بل وتُنر عل من يفعله، اللهم من كان منّا كاذباً فاجعل عليه لعنتك وأرِنا فيه آيةً واجعله عبرة،  اللهم من كان

منّا كاذباً فاجعل عليه لعنتك وأرِنا فيه آيةً واجعله عبرة، اللهم من كان منّا كاذباً فاجعل عليه لعنتك وأرِنا فيه آيةً واجعله

عبرة).

وهذه العبارات نقلتها وقابلتها عل نص اللمة الصوتية بحروفها وألفاظها.

فأنت تلاحظ يا أخ المجاهد ويا أخ المناصر.. أنه نف وأنر بأغلظ العبارات أن يون تنظيم الدولة يفّر من يقاتله من

المسلمين ويستبيح دمه، وتبرأ من أن تون مقاتلة تنظيم الدولة من نواقض الإسلام، بل دعا عل نفسه باللعنة إن كان كاذباً..

تعليقاتهم عل ثرة فلمة بغزارة، وصاروا يستحضرون هذه "المباهلة" بثم صار المناصرون لتنظيم الدولة يتداولون هذه ال

مخالفيهم.. ويذكرون أنها مباهلة صادقة وقعت آثارها المقدورة عل المخالف..

هذا اليوم.. هذا اليوم بالتحديد.. الخامس من رمضان لعام 1436هـ: أصدر تنظيم الدولة بياناً رسمياً يتلوه العدنان وف

ل وضوح وصراحة أن تنظيم الدولة يعتقد الأصل الوضعشف فيه بره وتبرأ منه، ويذات ما أن نفسه، ويعلن فيه أنه يتبن

المناقض للشريعة الذي لعن العدنان نفسه إن كان يتبناه، حيث يقول العدنان ف بيانه هذا الذي هو بعنوان "يا قومنا أجيبوا

:ه" ما يلال داع

(فاحذر فإنك بقتال الدولة الإسلامية تقع بالفر، من حيث تدري أو لا تدري).

هذا نص عبارته بلفظه وحروفه نقلته من بيانه المنشور اليوم!

وهذا يصرح تنظيم الدولة أن "مقاتلة تنظيم الدولة" من نواقض الإسلام..

ه يدعو له من يزعم أنه يسعم بغير ما أنزل الباب الدماء هذا؟! وأي ح مناقض لفقه الشريعة ف ه .. أي أصل وضعيا ال



للحم بما أنزل اله ؟! وأي أصل محدث بدع ف التوحيد والعقيدة ونواقض الإسلام وباب الأسماء والأحام؟!

لقد كان بالأمس القريب يذكر هذه الدعوى (أن الدولة ترى كل من قاتلها قد صار محارباً للإسلام خارجاً عن الملة) ويلعن

نفسه إن كان يعتقد هذا الأصل الوضع المناقض للشريعة.. واليوم يشف أنه يعتقد هذا الأصل الوضع المناقض للشريعة

(فاحذر فإنك بقتال الدولة الإسلامية تقع بالفر، من حيث تدري أو لا تدري)..

فإن قال قائل لعله يرى أن هذا ناقض من نواقض الإسلام باعتبار "اللازم والمآل"، وهو أنه يرى أنه "يلزم" عل مقاتلة تنظيم

الدولة أن يسقط الحم بالشريعة ف أي أرض كانت قد استولت عليها، ويعتقد أنه "يؤول" الأمر إل الحم الوضع المخالف

للشرع، وبسبب هذا "اللازم والمآل" الذي يعتقده حم بالردة والخروج من الإسلام عل من يقاتل تنظيم الدولة، والجواب

عل هذا أن العدنان نفسه ما ترك لأصحابه مخرجاً، فف نفس مباهلته دعا عل نفسه باللعن إن كان تنظيم الدولة يعتقد

"التفير باللوازم والمآلات"، فذكر نصاً المزاعم الت ينفيها ويتبرأ منها وه (أن الدولة ترى كل من قاتلها قد صار محارباً

للإسلام خارجاً عن الملة، وأنها تفّر باللوازم والمتشابهات والاحتمالات والمآلات).

فف مباهلته كما ترى تبرأ من الدعوى أن تنظيم الدولة يفر من يقاتله، وتبرأ من أن يون تنظيم الدولة يفر باللوازم

والمآلات.. ولعن نفسه إن كان كاذباً.. واليوم يفتح صدره للمستمعين ويعترف أن التنظيم يعتقد ذلك.. يعتقد ما اجتهد سنة

ف نفيه عن تنظيمه!

بيانه الرسم الذي أعلنه تنظيم الدولة ف المناصر الصادق.. هل تعلم أن هذا الأصل الوضع المجاهد الصادق، أخ أخ

(فاحذر فإنك بقتال الدولة الإسلامية تقع بالفر، من حيث تدري أو لا تدري) أنه من أعظم الأصول الوضعية المخالفة لحم

الشريعة؟! هل تعلم أن هذا الأصل من أغلظ أبواب الحم بغير ما أنزل اله؟!

وإذا كانت النصوص الشرعية شنّعت عل الحم بغير ما أنزل اله ف أبواب الأموال، كباب الربا، الذي هو عقد بتراض بين

طرفين، فيف بالحم بغير ما أنزل اله ف أعظم أبواب الفقه احتياطاً وهو باب الدماء؟!

وأنت يا أخ تتذكر أن الحم بغير ما أنزل اله فيه قدح عظيم ف التوحيد وإفراد اله بالطاعة والانقياد والخضوع والتسليم،

وإفراد النب صل اله عليه وسلم بالاتباع.. فهذا الأصل الوضع المحدَث (فاحذر فإنك بقتال الدولة الإسلامية تقع بالفر،

من حيث تدري أو لا تدري) هو شرخ شنيع ف التوحيد..

لقد هممت أن أنقل نصوص أهل العلم ف شناعة من يقول أن قتاله والاعتداء عليه ناقض من نواقض الإسلام.. ثم استحييت

من نفس ومن القارئ.. هل بلغت غربة الدين هذا المبلغ؟! هل بلغت الأحام الوضعية المناقضة للشريعة هذا القاع؟!

ف كتاب "الصارم المسلول" للإمام ابن تيمية نقل أقوال أهل العلم ف (أن من قتل نبياً كفر) ونقل عن الإمام إسحاق بن

راهوية حايته الإجماع عل ذلك[الصارم المسلول:2/15].. باله هل صرنا بحاجة أن نبرهن لجماعة مقاتلة معاصرة أنهم

ليسوا أنبياء يفر من قاتلهم ويخرج من الإسلام مرتداً؟!

هل بلغ الحال بجماعة مقاتلة معاصرة أن اعتقدت أنها تشارك الأنبياء ف هذه الخصيصة وأن من قاتلهم يفر ويخرج من

الإسلام كمن يقاتل الأنبياء؟!

إنا له وإنا إليه راجعون.. كيف وصل الانحراف ف التوحيد لهذا المبلغ؟!

أترانا نحتاج إل التربيت عل أكتاف هؤلاء الشباب، وأن نحاول التلطف لهم ونقول لهم أنم لم جهود مشورة ولن بودنا

فقط أن نقنعم أنم –إن شاء اله‐ لستم أنبياء يحم بفر من قاتلم؟! هل وصلنا إل هذا المستوى يارجل؟!

بل العجب حقاً أنك قد تجد من يست عن هذا القدح العظيم ف التوحيد ونواقض الإسلام وباب الدماء والحم بما أنزل

اله.. وما ذاك إلا لضعف الولاء والبراء ف قلوبهم، وأنه ولاء وبراء حزب، وليس ولاء وبراء له سبحانه وتعال.. وقد قال اله

عن إبراهيم الخليل (واذْ قَال ابراهيم بِيه وقَومه انَّن براء مما تَعبدُونَ)..



هذا "جهاداً ف ويعادي عليها وسم وقد تحدث الإمام ابن تيمية عن من تبلغ به العصبية القتالية أن يقيم جماعة قتالية يوال

سبيل الشيطان" وأن هؤلاء من جنس "التتار"، وأنه ليس جهاداً ف سبيل اله كما يقول ابن تيمية:

(ومن حالف شخصا عل أن يوال من والاه ويعادي من عاداه كان من جنس التتر المجاهدين ف سبيل الشيطان، ومثل هذا

ليس من المجاهدين ف سبيل اله تعال، ولا من جند المسلمين، ولا يجوز أن يون مثل هؤلاء من عسر المسلمين، بل

هؤلاء من عسر الشيطان)[الفتاوى:28/19].

ابن تيمية يعتبر أن من يوال ويعادي عل جماعة قتالية أنه من جنس التتار، وأنه جهاد ف سبيل الشيطان.. فيف لو رأيت

يا أبا العباس جماعة قتالية ف عصرنا ترى أن من قاتلهم وقع ف "الفر" و"ارتد عن الإسلام"! (فاحذر فإنك بقتال الدولة

الإسلامية تقع بالفر، من حيث تدري أو لا تدري).

إذا كان ابن تيمية يعتبر أن من صار يوال ويعادي عل جماعة قتالية معينة مجاهداً ف سبيل الشيطان، فماذا كان سيقول

عن من يرى أن من قاتل جماعته وحزبه فهو مرتد عن الإسلام؟ ماذا كان سيقول أبو العباس ابن تيمية لو سمع تنظيم الدولة

وهو يقول: (فاحذر فإنك بقتال الدولة الإسلامية تقع بالفر، من حيث تدري أو لا تدري).؟!

ثم لاحظ أرجوك أن هذه اللمة ليست تغريدة منفعلة.. ولا لفظة أفلتت ف حوار تلفزيون.. ولا عبارة ندّت من لسان محاضرٍ

يرتجل.. بل تقرير ف بيان رسم متوب ومعد مسبقاً ومسجل صوتياً بصوت المتحدث الرسم للتنظيم!

ومع ذلك فمن جاءنا الآن ممن أغلقت عليه الحمية الحزبية أصفادها وحاول أن يشرعن هذا الأصل الوضع "أن مقاتلة

تنظيم الدولة من نواقض الإسلام"، ويريد أن يعتبره أصلا شرعياً قرآنياً نبوياً لزم عليه أن يعتبر أن ما تبرأ منه تنظيم الدولة

ف بيان المباهلة أنه براءة من أصل شرع قرآن نبوي ف باب الدماء والأسماء والأحام ونواقض الإسلام!

وإن أراد المجاهد والمناصر المنتسب للدولة أن يصادق ويساند ويعزز ما ذكره تنظيم الدولة ف بيان المباهلة، وأنه يبرأ من

أن جماعـة (الدولـة تـرى كـل مـن قاتلهـا قـد صـار محاربـاً للإسلام خارجـاً عـن الملـة، وأنهـا تفّـر بـاللوازم والمتشابهـات

هذا الأصل الوضع ار والاحتساب عله سائله عن الإنه ويتذكر أن الال والاحتمالات والمآلات)، لزم عليه أن يتق

المحدث المناقض لتحيم الشريعة، والقادح ف الحم بما أنزل اله، وهو الناقض "الحادي عشر" من نواقض الإسلام

المعاصرة الحزبية (فاحذر فإنك بقتال الدولة الإسلامية تقع بالفر، من حيث تدري أو لا تدري)..

وقد يسأل سائل صادق باحث عن الحق: كيف وقع تنظيم الدولة ف التصريح والإعلان بهذا القانون الوضع المناقض

لعقيدة الحم بما أنزل اله والقادح ف التوحيد؟!

والجواب أن الباحث الموضوع المستقل، البعيد عن مهاترات معرفات الأنصار الشبية، الذي يعلم أنه سيلق اله ف يوم

قريب ولن ينفعه إلا الصدق (قَال اله هذَا يوم ينْفَع الصادِقين صدْقُهم) إذا تأمل ف أفراد ممارسات ووقائع وماجريات تنظيم

الدولة فإنه قد تجوز عليه بعض التأويلات لآحاد تلك الممارسات، ولنه إذا نظر إل الصورة اللية المركبة علم أن القضية

ليست دولة خلافة شرعية، وليست دولة خوارج بدعية، بل هذان التفسيران الرائجان المتصارعان اليوم من أبعد التفاسير

الممنة، وسأوضح ذلك هنا بإيجاز ولعل أبسطه ف موضع آخر:

فدولة الخلافة الشرعية ه دولة شورى تنعقد فيها الإمامة بـ"رضا الأمة" كما قال اله (وامرهم شُورى بينَهم)، وأمر اله نبيه

ه عليه وسلم ‐ أولال قال ابن تيمية عن هذه الآية (فغيره ‐ صل ،(ِرما ف مهشَاوِرو) ه عليه وسلم‐ فقالال صل–

بالمشورة)[الفتاوى:28/387]، وقال ابن تيمية عن بيعة الخليفة الراشد أب بر الصديق (ولو قدر أن عمر وطائفة معه بايعوا

أبابر، وامتنع سائر الصحابة عن البيعة، لم يصر إماما بذلك، وإنما صار إماما بمبايعة جمهور الصحابة، الذين هم أهل

القدرة والشوكة)[منهاج السنة:1/530]. وقال ابن تيمية عن بيعة الخليفة الراشد عمر بن الخطاب (وكذلك عمر لما عهد إليه

أبو بر، إنما صار إماماً لما بايعوه وأطاعوه، ولو قدر أنهم لم ينفذوا عهد أب بر ولم يبايعوه لم يصر إماماً، سواء كان ذلك



جائزا أو غير جائز)[منهاج السنة:1/530]، وف البخاري أن الخليفة الراشد عمر بن الخطاب قال (من بايع رجلا عن غير

مشورة من المسلمين فلا يبايع هو، ولا الذي بايعه، تغرة أن يقتلا)[البخاري:6830]، وف البخاري ف بيعة الخليفة الراشد

عثمان (ومال الناس عل عبد الرحمن يشاورونه تلك الليال)[البخاري: 7207]، وقال إمام أهل السنة أحمد بن حنبل (أتدري

ما الإمام؟ الإمام الذي يجمع عليه المسلمون، كلهم يقول "هذا إمام" فهذا معناه)[منهاج السنة:1/529].

والمراد أن "الخلافة الشرعية" وصف مترتب عل أثر ونتيجة، وه اختيار المسلمين ورضاهم، وليس وصفاً ابتدائياً يطلق

بالتعيين عل رجل ويسم خليفة قبل أن يستخلفه الناس، ثم يطلب من الناس مبايعته باعتباره عين نفسه خليفة، فهذا من

جنس التغلب وإمامة القهر لا من جنس الخلافة الشرعية والإمامة الشرعية، ومن سم شخصاً خليفة قبل أن يستخلفه الناس

فيها قصراً منيفاً، فهذا ضرب من التسمية المجازية المبنية عل الأرض الجرداء قصراً باعتبار اعتزامه أن يبن كمن سم

التوسع لا من أسماء الحقائق الشرعية.

ومن أعظم خصال الخلافة الشرعية والإمامة الشرعية الاجتهاد ف تحيم الشريعة عل الناس "كافة" دون تمييز، وبوسائل

الشريعة لا بوسائل محدثة وضعية مناقضة للشريعة.

ومن خصال الخلافة الشرعية الرحمة بالمسلمين والرفق بهم، بل الأئمة والفقهاء ينصون عل هذا الشرط ف أمراء القتال،

كما قال الإمام أحمد ف إمارة القتال (وإنما يغزو مع من له شفقة وحيطة عل المسلمين)[المغن:13/14]، ولا يقتصر الرفق

بالمسلمين أن يفيهم شر نفسه، بل ومن الرفق أن لا يوردهم المهالك، قال ابن قدامة ف صفات من يقلَّد إمارة الحرب

.[13/16:المغن](ةمهل ره: أن لا يحمل المسلمين علمن يؤم ون فيه أمانة ورفق ونصح للمسلمين..، ويتقدم إلوي)

ونظير هذا شائع ف أبواب الجهاد من كتب الفروع.

ومن قارن الأوصاف الشرعية ف الخلافة الشرعية والإمامة الشرعية أدرك أنه ف غاية الإسفاف والابتذال أن تنسب الخلافة

الشرعية الشريفة إل تنظيم الدولة وممارساته ف إمامة التغلب دون شورى الأمة، وف التمييز ف تحيم الشريعة وإدخال

الأصول المحدثة التوحيد والشريعة، وف إسامة المسلمين سوء العذاب.

وأما من وصف هذا التنظيم بأنه "دولة خوارج" فهذا وصف بعيد من وجوه كثيرة جداً، منها أن الطائفة المارقة الت جاءت

ف النصوص، وسميت لاحقاً الخوارج والحرورية والشراة والمحمة ه طائفة عقدية لها هوى ف اعتقادها ذاته، فيطبقونه

عل الرئيس والمرؤوس، حت أنهم يستتيبون زعماءهم مراراً، بل قد يرجعون عن قول ثم يستتيبون زعيمهم من استتابتهم إياه،

وقد نقل من هو من أخبر الناس بمقالات الإسلاميين أبو الحسن الأشعري نماذج لذلك[انظر مثلا: مقالات الإسلاميين،92،

110]، بخلاف من يراوغ ف توظيف مقالات الغلو بحسب مصلحته الحزبية.

بل ما أقرب أن يقال عل وزان المجدد "أن بعض غلاة زماننا أغلظ غلواً من الحرورية الأولين" من جهات متعددة، منها: أن

الخوارج مبادئيون غالباً يطبقون بدعتهم عل الرئيس والمرؤوس ويستتيبونه، وتنظيم الدولة يراوغ ف تطبيق مبادئه بحسب

الرياسة والنفوذ، ومنها: أن "أكثر" الخوارج الأوائل يفرون بالبائر، والبائر معاص عظيمة ينتهك أمر اله فيها، وأما بعض

غلاة زماننا فهم يفرون بما هو دون البائر فيفرون بأمور مشروعة أصلا، ليست ناقضاً ولا كبيرة!، ومن الوجوه أيضاً: أن

الحرورية الأولين فيهم عبادة بالقرآن والصلاة، وبعض غلاة زماننا من أكثر الناس تفريطاً ف العبادة، وزاد كثير منهم قضاء

يومه بأناشيد حماسية ومعرفات شبية يزعم فيها نصرة أصحابه بالسباب والشتائم للمناوئ، ومن الوجوه أيضاً: أن

الحرورية أصدق لساناً من بعض غلاة زماننا الذين يستحلون الذب لنصرة الحزب القتال، فيذبون ف مناقب حزبهم

ويذبون ف مثالب مناوئهم.

بل من تأمل صفات الخوارج وبعض صفات المنتسبين لتنظيم الدولة علم أنه بحاجة إل الاعتذار للخوارج من الإساءة لهم

بنسبة هؤلاء إليهم.



عل أنه من المهم التنبيه إل أن المعتبر ف صفات "الطائفة المارقة" هو ما جاء ف النصوص الشرعية ف القرآن والسنة،

ومن الخطأ الرائج تقييد صفات الطائفة المارقة الواردة ف النص بمقالات الخوارج ف التاريخ، وهذا خطأ علم شائع، فإن

النب أخبرنا بوجود طوائف ومظاهر كثيرة، وأخص وصف "الطائفة المارقة" الت أمر النب صل اله عليه وسلم بقتالها هو

قول النب صل اله عليه وسلم "يقتلون أهل الإسلام" كما خرجاه ف الصحيحين، والمراد أنهم يقتلون أهل الإسلام تديناً

بذلك، والبقية إما أوصاف تابعة أو أوصاف عرضية أو قرائن وأمارات، ثم ظهر لهذه "الطائفة المارقة" تجليات ف التاريخ

بالظواهر التاريخية فقد أخطأ، فالخوارج الذين نقل المقالاتيون صفاتهم هم بعض من يدخل ف فمن قيد النص الشرع

نصوص الطائفة المارقة، ولا يقيد النص بسلوكهم، بل يبق النص عل عموماته ولا يخصص إلا بمخصص شرع، ومن

التقييد للنصوص الشرعية بالظهورات التاريخية اشتراط إنار السنة أو التفير بالبائر الخ وهذه كلها لم ترد ف النصوص

الشرعية وإنما ظهرت ف بعض تجليات الخوارج ف التاريخ، ويلزم عل من صنع ذلك أن يقيد وصف الخوارج مثلا بالقول

بخلق القرآن، فقد نقل الأشعري نصاً (وكل الخوارج يقولون بخلق القرآن)[مقالات الإسلاميين:108]، ومن ذلك مثلا نزاعهم

ف أطفال المشركين الذي كثر خلاف الخوارج فيه.

ومن أكثر ما رأيت من التقييد ظن البعض أن أخص وصف الطائفة المارقة من الحرورية والخوارج هم "من يفر بالبيرة

مطلقاً" وهذا خطأ، لا من حيث النص، ولا من حيث التاريخ، فالنص الشرع ذكر قتل المسلمين، وقتل المسلمين يون بأي

سبب غير مشروع لاستباحة الدم، كبيرة كان أو غيره، وأما من حيث التاريخ فليس كل طوائف الخوارج يفرون بالبيرة

مطلقاً، فقد قال أبو الحسن الأشعري وهو من أدق الناس ف نقل المقالات (وأجمعوا –أي الخوارج‐ عل أن كل كبيرة كفر،

إلا النجدات فإنه لا تقول ذلك)[مقالات الإسلاميين:86]، فهذا يشل عل من قيد وصف الطائفة المارقة والحرورية والخوارج

بأنهم يفرون بل كبيرة مطلقاً، وأنه لا توصف أي طائفة بأنهم خوارج وطائفة مارقة إلا بونهم يفرون بل كبيرة، بل

الصحيح المجزوم قطعاً، أن كل من استباح دماء المسلمين تديناً بسبب غير مبيح فهو من الطائفة المارقة الت ذكر رسول

اله صل اله عليه وسلم.

عل أن معن كون الخوارج يفرون بالبيرة له معن دقيق أرفع مما يتصوره بعض الغلاة، ذلك أن من كفر بغير مفر فلا

يخلو: إما أن يون كبيرة أو دونها، فمن كفر بالبيرة كان حرورياً، ومن كفّر بغير ناقض ولا كبيرة، فهذا يعن أنه يفر إما

بواجبات أو مستحبات أو مروهات أو صغائر، فهذا يعن أنه شر من الخوارج! فبعض الغلاة يفرون بغير مفر ثم يقولون

نحن لا نفر بالبائر، وما علموا أن المحصلة أنهم شر من الخوارج! لأن الأمر الذي ليس بناقض ولا كبيرة هو عمل أقل

منهما!

فإذا كان تنظيم الدولة من البعيد جداً أن تُلطّخ الخلافة الشرعية الشريفة بنسبته إليها، ومن الإساءة للخوارج أن ينسب لهم

مثل هذا التنظيم الذي هم أغلظ منه من بعض الوجوه، فما هو الوصف الأنسب لهذه الطائفة؟

الأرجح ف نظري أن هذه الطائفة ليست دولة خلافة، ولا دولة خوارج، بل ه دولة "ملك وسلطان"، توظف الغلو بحسب

أغراض الرياسة، وتستعمل خصال الملك الجبري، وتحم بعض الشريعة تحيم الملوك وسلاطين الجبر، ومن المظاهر

:هذا التوصيف ما يل الدالّة عل

أنه قد تواطأ النقل عل أنهم يعاملون الطبقة الأول من زعماء التنظيم معاملة تمييزية خاصة، ولا يعرضون عل قضاء ولا

غيره كما يعرض عامة الناس، ولا يسمح لأحد أن ينبس فيهم ببنت شفة، وهذا تحيم الملوك الظلمة وسلاطين الجبر

للشريعة، وليس من تطبيق الخلافة الشرعية للشريعة، وف الصحيحين أن النب صل اله عليه وسلم قام خطيباً وقال (إنما

أهلك الذين قبلم، أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وأيم اله لو أن

فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها )[البخاري:3475، مسلم:1688].



رجال البلاط يأخذون فيها بأوسع الأقوال الفقهية، وأما الشريعة الت تطبق عل ويعلم أفراد التنظيم أنفسهم أن الشريعة الت

تطبق عل المناوئ فيأخذون فيها بأقس الأقوال الفقهية.

وقد تواطأ النقل ‐أيضاً‐ عل المعاملة التمييزية بين المبايِع وغير المبايِع، فالجندي المبايع للتنظيم يتوسع ف الأقوال

الفقهية له ما لا يتوسع ف الأقوال الفقهية لغير المبايع.

ومن صور هذا مثلا ف فقه الجنايات، أنهم بالنسبة للخصم المناوئ للتنظيم يأخذون بأوسع الأقوال ف التجريم وأوسع

الأقوال ف طرق البينات ووسائل الإثبات، ويأخذون بأضيق الأقوال ف الشبه الدارئة وموانع العقوبة.

والتعامل مع الخلاف الفقه بحسب أغراض الرياسة والمآرب الحزبية هو من جنس تحيم ملوك الجبر والطغيان للشريعة.

وقد ناقشت مرةً أحد المائلين لهم فقال ل: هل تعلم أن تنظيم الدولة عاقب بعض أفراده لوقوعهم ف مسائل من الغلو؟ فلما

فير بعض قادته كما وقع فتطرقوا لت التنظيم نفسه حت المزايدة عل تحققت الأمر وجدتهم عاقبوا من وصل بهم الغلو إل

فتنة الحازمية بينهم، وهذا فتحيم الشريعة المزعوم عندهم هو تحيم ذوي الرياسة وملوك الجبر الذي قال رسول اله عنه

جاه فخر (م، أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق فيهم الضعيف أقاموا عليه الحدإنما أهلك الذين قبل)

الصحيحين.

أعملها النب للشريعة عندهم المراوغة بالقاعدة الشرعية "مراعاة حديث الناس" الت الحزب يم الرياسومن مظاهر التح

صل اله عليه وسلم ف مواضع، منها أنه لما قال رأس النفاق ابن أب "ليخرجن الأعز منها الأذل" وقال عمر دعن أضرب

عنقه قال النب صل اله عليه وسلم (دعه، لا يتحدث الناس أن محمدا يقتل أصحابه)[البخاري:4907، مسلم: 2584]، ومنها

أن منبع الخوارج ذا الخويصرة حين قال للنب "اعدل يا محمد"، فقال عمر دعن أضرب عنقه فقال النب صل اله عليه

وسلم (معاذ اله، أن يتحدث الناس أن أقتل أصحاب)[مسلم:1063]، ولهما نظائر ف مواقف أخرى، والمراد أن "مراعاة

حديث الناس" أصل شرع يراع ف تحيم الشريعة تقديماً وتأخيراً وتدرجاً، ويندرج ف معن حديث الناس مسألة سمعة

الإسلام وصورة الاسلام وتشويه تحيم الشريعة الخ.

وإذا تدبر الباحث الصادق سلوك "تنظيم الدولة" مع هذه القاعدة رآهم يراوغون فيها، فإذا كان الخصم والمخالف والمناوئ

من الجماعات الجهادية أو الدعوية هو الذي يراعيها أوسعوه  تهماً وتنقصاً وتعييراً بأنه خائر متميع منهزم تابع ذليل لعباد

الصليب وطغاة العرب، وأما إذا احتاجوها هم فإنهم يخفون من أمورهم وسلوكياتهم وتأولاتهم أموراً كثيرة بحجة الحفاظ عل

سمعة التنظيم وعدم فتح الباب للمشوشين عليه والمشوهين له! بل ربما كذبوا ف نف أمور ثبت لاحقاً فعلهم لها، وما قصة

المباهلة عل نف تفير المقاتل للتنظيم ثم إعلان أنهم يتبنونه إلا أحد الأمثلة الفاجعة عل هذا الذب.

وهذا ليس صنيع المسلم الصادق الباحث عن تحيم الشريعة، فمن لا يترث لقاعدة "مراعاة حديث الناس" ف سمعة

الإسلام، ويبالغ ف التحفظ لمصلحة سمعة الحزب القتال الذي ينتم له، يتبين أنه يستعمل الغلو ف عدم مراعاة حديث

الناس آلة للرياسة والملك والسلطنة ف تعيير الخصوم وتأليب الأتباع عليه.

كما أنه من وجه آخر، فإن ما يعلنه التنظيم ف بياناته من تعيير الجماعات الجهادية والدعوية الت تأخذ بقاعدة الشريعة

"مراعاة حديث الناس" هو من الأصول الوضعية المناقضة لتحيم الشريعة ف سلوك هذا التنظيم، وله مآل خطر، فإن مآل

هذا التهم هو انتقاص سيدي رسول اله صل اله عليه وسلم الذي شرع هذه القاعدة، ومن المعلوم أن المقصود بهذه

القاعدة هو التدرج ف تحيم الشريعة تقديماً وتأخيراً بحسب القدرة والإمان، وليس تحريف الحم الشرع نفسه.

ومن أمارات المراوغة بحسب المصلحة الحزبية وأغراض الرياسة العمل بقاعدة "مراعاة المصلحة الشرعية" ف الجهاد،

فيضيق عل المخالف الجهادي والدعوي قواعد المصلحة الشرعية وتجعل وثناً وصنماً ويشنع عليه فيها، ويفتحون لتنظيمهم

أوسع أبواب المصلحة، ولنها ليست المصلحة الت يراع فيها حظ الشريعة والإسلام والمسلمين، بل مصلحة الحزب.



ومن أمارات التسييس المناورة بالغلظة واللين، والمراوغة فيها، وذلك بالبطش بالمخالف المسلم وقت الغلبة، والظهور

بمظهر الورع عن الدماء الحريص عل الاجتماع والتاتف وقت التهديدات الخطرة، وقد ظهر هذا ف هذا الشهر فظهر لهم

مواد متوبة ومسموعة تتحدث عن الورع ف الدماء وتطلب التاتف وكلها تضمر شعوراً واضحاً بالوجل والذعر، بعدما

اجتهدوا ف استبغاض الناس من علماء ومجاهدين ودعاة وعامة وغيرهم، وزاد هذا تبدهم خسائر ف معاركهم الأخيرة،

وشعورهم أن جميع الفصائل بلغ بها النقمة منهم مبلغها وأزمعت عل معاملتها بالمثل، بل بأقل من المثل بثير، فلا أحد من

المنتسبين للقتال ف الإسلام بلغ مبلغهم ف الإمعان ف سفك الدماء والتفنن ف إغاظة المخالف المسلم والاستعلاء

والغطرسة.. حت أن أحد الأصدقاء الفضلاء لما رأى موادهم الأخيرة تطلب التاتف والتلاحم قال ما معناه (إيييه يا تنظيم

الدولة.. الحلم عند الضعف.. واللؤم عند المقدرة)..

ومن أعظم قرائن وأمارات التحيم الرياس الحزب للشريعة ظاهرة "تبعية القاض الشرع للقائد العسري"، ومخالفة

الاستقلال للقضاء الشرع، وكسر كل الضمانات الفقهية للاستقلال القضائ، وهذا قضاء الملوك والسلاطين وذوي الرياسة

وليس قضاء الخلافة الشرعية، وهذا أصل وضع من جنس القوانين الوضعية المخالفة لحم الشريعة، وليس هذا من طبائع

الغلاة والخوارج، فالخوارج أكثر مبادئية فيما يعتقدون من الأهواء.

ومن أصولهم الوضعية المخالفة لتحيم الشريعة، أنهم لا يرجعون ف المسائل الشرعية إل المرجعية القرآنية وهم "أهل

الذكر" الذين قال اله عنهم ف موضعين من كتابه (فَاسالُوا اهل الذِّكرِ)، وإنما يرجعون إل القيادات العسرية، أو من يقدم

التسويغات الفقهية لقرار القيادات العسرية، وهذا من جنس أفعال الملوك والسلاطين الذين يحتف بهم من يستعد لتغليف

قراراتهم بشء من الأقوال الفقهية.

وهذا له صلة بمنشأ إشاليات الجماعات القتالية المنحرفة، وهو تغول العسري عل حساب الفقه والسياس، فف النظم

الشرعية تون اللمة للشريعة، وف النظم الوضعية تون اللمة للقائد السياس، أما النظم المستبدة فيون الأمن هو

المسيطر، ولذلك فإن كثيراً من قيادات الجماعات القتالية الحزبية هم جنرالات ملتحون.

ومن أعظم مظاهر الرياسة "جشع البيعات"، أو التلهف عل البيعات، وهذا مؤشر عل نقص الإخلاص له ف الجهاد وكونه

ليس جهاداً لإعلاء كلمة اله وإنما لإعلاء كلمة الحزب، حيث أنك تجد ف الأتباع أنهم يفرحون بأخبار بيعة فصيل لهم أضعاف

فرحهم بانتصار فصيل جهادي عل كافر محارب ماشح، بل ربما لا يفرحون أصلا ويعدونها أخبار منافس، وهذا غاية ما

يون من القرائن عل خلو القلب من إرادة إعلاء كلمة اله وأن المراد إعلاء كلمة الحزب، وأنه تنظيم ملك ورياسة يوظف

الغلو، لا خلافة عل منهاج النبوة، ولا دولة خوارج يحاربون عل رأي وعقيدة مستقرة.

ومن المحزن الذي له صلة: "احتطاب الأشخاص والماثرة بهم"، فالجهاد تتنوع احتياجاته، فتارة يحتاج الأبدان وتارة يحتاج

الأموال، وتارة يحتاج الجمهور وتارة يحتاج المتخصصين، وتارة يحتاج السلاح وتارة يحتاج الإعلام، الخ، والصادقون

الباحثون عن إعلاء كلمة اله يزنون الحاجة بحسب موضعها، وأما المتلهفون للرياسة فإنهم لا يتوقفون عن استنفار الشباب

للحاق بهم والتزين بأعدادهم والماثرة بأرتالهم، ولذلك يفرحون بأخبار البيعات أضعاف فرحهم بانتصار المسلمين من غير

جماعتهم.

ومن أمارات وقرائن الملك والرياسة عندهم "تحزيب فقه الخلاف" بالتمييز ف المعاملة بقواعد الخلاف السائغ وغير السائغ

بحسب المآرب الحزبية، فإذا كان المخالف من خصومهم ومناوئيهم ضيقوا جداً فقه الخلاف السائغ، وإذا كان من قياداتهم

أو مبايعيهم ومواليهم اتسعت صدورهم للخلاف، وأما بخصوص تنقصهم للخلاف السائغ فإن أم الباب ف فقه الخلاف

والإعذار فيه هو كتاب "رفع الملام" لأب العباس ابن تيمية.

التول عل وسائل الإثبات" جعل المجالسة والمفاوضة دليلا" م الشريعة عندهم فومن أعظم المحدثات المخالفة لح



والمظاهرة، والاحتجاج بصور الاجتماع أو تناول الطعام أو التبسم الخ، عل أنهم أيضاً يمارسون المراوغة بحسب أغراض

الرياسة والمصلحة الحزبية ف تطبيق ذلك، فإذا جالس المناوئ لهم كافراً قالوا هذا دليل عل التول الناقض للإسلام، وإذا

احتاجوا هم للمفاوضة جالسوا وفاوضوا أغلظ أنواع الفار، وهذه المراوغة ف تطبيق قواعد الغلو شاهد جديد عل أن

القوم أصحاب رياسة وملك يوظّفون مبادئ الغلو بحسب المصلحة الحزبية.

ومن المحدثات عندهم المخالفة لحم الشريعة "التفير بالألفاظ المجملة"، كلفظ الصحوات، ولفظ الديمقراطية، ونحوها،

وكلها ألفاظ مجملة لا يفر صاحبها حت يستبان مقصده، فم من داخل ف الديمقراطية وهو يعتقد أنه لا حم إلا اله ولا

يجوز عرض الشريعة عل الشعب ولنه يدخلها لأنه يرى أنه عاجز وأن الواجب منوط بالقدرة والإمان وأن هذا هو

المقدور، وأنه يحاول تخفيف الشر وتثير الخير بقدر الوسع والطاقة، وهذا رأي عامة أئمة العصر مثل: ابن سعدي وأحمد

شاكر وابن باز وابن عثيمين وغيرهم، وقد نقلت نصوصهم ف رسالة "مفاتيح السياسة الشرعية"، وغيرها.

ومن محدثاتهم المخالفة لحم الشريعة "تفير المجاهدين بعدم تطبيق الحدود بأرض المعترك" مع أن هذه من مسائل

الخلاف المعروفة ولها تفاصيل وقيود وليس هذا محل بسطها.

ومن محدثاتهم "تفير المقاتلين للدنيا" واعتبارهم رايات وثنية! وهذا غلط محض، فالقتال للدنيا ذكره النب صل اله عليه

وسلم ولم يعده كفراً بل هو من جنس الأعمال الصالحة الت يقع فيها الرياء، عل أنهم هم أنفسهم يقعون ف نظير ذلك،

فيقاتلون "حمية للحزب" والقتال للحمية هو من ضمن الأغراض المنصوصة أنها ليست غرضاً شرعياً للجهاد، كما ف

الصحيحين عن أب موس رض اله عنه، أن النب صل اله عليه وسلم، سئل عن الرجل يقاتل للمغنم، والرجل يقاتل

للذكر، والرجل يقاتل حمية، فقال النب صل اله عليه وسلم (من قاتل لتون كلمة اله ه العليا فهو ف سبيل اله)، فيف

يفّرون المقاتل للأغراض الدنيوية وهم يقاتلون حمية حزبية؟!

هذه يا أخ المجاهد الصادق، ويا أخ المناصر الصادق، بعض من الخلل الفادح ف سلوكيات هذا التنظيم، وكيف دخلت

عليه القوانين الوضعية، وكيف يتعامل مع الشريعة وقواعدها تعامل الملوك الجبابرة الذين إذا دخلوا قرية جعلوا أعزة أهلها

أذلة، والذين يسفون دماء الناس بحسب ما يتهيأ لهم من استدرار الهيبة والإذعان ف نفوس الناس، لا بحسب مراد اله

ورسوله، فيوظفون الغلو لأغراض الرياسة، وقد كنت قد تأملت ف المدة الماضية محدثاتهم وقوانينهم الوضعية ف أبواب

كثيرة مثل: باب الإمامة، وباب السياسة الشرعية، وباب الجهاد، وباب الجنايات والعقوبات، وباب الأمر بالمعروف والنه

عن المنر، وباب الفتوى، باب الأسماء والأحام، وباب الأيمان، وظهر ل أن دخول الأصول الوضعية عليهم بسبب أن

قتالهم قتال رياسة لا قتال سنة، ولا تون الإمامة إلا بالشريعة كما قال اله (وجعلْنَاهم ائمةً يهدُونَ بِامرِنَا) وقال سبحانه

(وجعلْنَا منْهم ائمةً يهدُونَ بِامرِنَا) فالهداية بأمر اله لا بهوى السلاطين وملوك الجبر، وهذا لا يعن أن جبابرة الحومات

العربية هم القائمون بالشريعة مقام الخلفاء الراشدين، ولن من أعظم التدليس عل الناس أن يقال أن هذا التنظيم يريد

تحيم الشريعة وهو يحدث ويتبن هذه القوانين الوضعية ف أبواب الجنايات والعقوبات والإمامة والجهاد الخ.

وبقيت أمور أخرى أدعها إن شاء اله لفرصة أخرى أكثر توسعاً بإذن اله.

وأما تعامل الناس معهم فقد قام كثير من أهل العلم والفضل بواجب البيان بانحراف هذه الطائفة بعلم وإنصاف، ولن رأيت

ظاهرتين متقابلتين كلاهما خطأ، وهما: الأول ظاهرة (تساهل الآمرين بقتال الغلاة) والثانية ظاهرة (تساهل الناهين عن قتال

الغلاة)، فاله أمر بقتال الطائفة الت تبغ، وهذا حم قرآن ف الدماء، والنب صل اله عليه وسلم أمر بقتال الطائفة

المارقة، وهذا أيضاً حم ف باب الدماء، فتنزيل هذه الأحام عل الواقع، وتنزيل الأمر بالقتال عل طائفة بعينها يحتاج فقهاً

ف النص وخبرة بالواقع، ولا يتصدى له إلا الراسخين ف العلم، بوجود المستحق للقتال الشرع القرآن النبوي، وقد تساهل

كثير من الشباب المبتدئ ف الأمر بقتال طائفة معينة دون تحقيق ف العلم بالشرع ولا تحقيق ف الخبرة بالواقع، بل غالبه



بسبب مشاحنات بين أنصار كل فريق، وغالب من أخطأ ف هذا الباب هم من غلب عليهم التسرع وقلة التورع.

وأما النه عن القتال فقد وقع ف الخطأ فيه من غلب عليهم الورع، فصاروا ينهون عن القتال مطلقاً بين الفصائل المتباغية،

لظنهم أن هذا هو مقتض التورع ف الفتيا، وهذا خطأ عظيم، ولنه خطأ أدق من الخطأ الأول، لأن النه عن القتال فتيا

وليس تورعاً عن الفتيا، لأن مبناه عل عدم وجود المستحق للقتال، والحم بعدم المستحق للقتال إذا كان يوجد هو مثل

تعطيل حم القصاص إذا قام موجبه، ومثل النه عن قطع السارق تورعاً من أذى الناس برغم قيام البينة وثبوت الجرم،

والمراد أن قتال الطائفة الباغية الثابت بالقرآن وقتال الطائفة المارقة الثابت بالسنة كلاهما حد جنائ شرع، إثباته مع عدم

موجبه سفك للدم الحرام، ونفيه مع قيام موجبه تعطيل للحدود وحم وضع منتهك لحم الشريعة.

كما أن النه عن قتال الطائفة الباغية أو الطائفة المارقة ليس حقناً للدم، فمن نظر للصورة الجزئية ظنه حقناً للدم وتورعاً

عن الدماء، ولن من نظر للصورة اللية والمحصلة النهائية أدرك أنه إعانة للباغ والمارق عل المظلوم المعتدل من

المسلمين، فإن من أفت بالنه عن القتال مطلقاً يشبه من رأى رجلا أصماً ظالماً يقاتل رجلا سميعاً مظلوماً، فأخذ

ينصحهما بترك القتال، فالأصم لن يسمع وسيواصل القتال، والسميع سيدرك ويست، فيتمن الأصم من قتله، وهذا هو

واقع الحال ف كثير من الطوائف المتباغية فإنك تجد فيهم طائفة لا يعيرون أحداً اهتماماً ولا يترثون بفتوى لا تصدر من

قياداتهم العسرية، بينما مخالفوهم فيهم العقلاء والمتدينون الذين يسمعون من أهل العلم، فالنه عن القتال لن تعيره الطائفة

الظالمة اهتماماً وسيفل عزم المظلومين.

فإذا كان ذلك كذلك، فما هو الورع إذاً؟ الورع هو أن يعلم المفت الراسخ باستحقاق طائفة معينة للقتال بالبينة الشرعية

السالمة من المعارض الراجح، فيفت بقتالها، أو أن يعلم ويتحقق من انتفاء وصف الطائفة المستحقة للقتال فيفت بالنه عن

القتال، أو أن لا يستبين له الأمر ويتعارض عنده النقل فالواجب ف هذه الحالة هو الف عن الفتيا والإمساك عن الأمر

.فلا يأمر ولا ينه ،والنه

الشام وليبيا وغيرها، والدماء الزكية الت جمعها بعض المتابعين عن جرائم هذا التنظيم ف ومن تدبر القوائم الحزينة الت

سفوها لخيار المجاهدين وأهل العلم والقضاء، ثم تأمل مناوراتهم ومراوغاتهم بالقواعد الفقهية الت يسيرون عليها أدرك

ينبوع محدثات القتال الحزب ليس نزعة الغلو بل شهوة الرياسة، وأن الغلو آلة توظف لأغراض السلطنة بحسب الحاجة.

ومن أخطر ما رأيت لدى المناصرين لهذا التنظيم الإفراط المذهل ف "التقليد ف التفير"، وتقليد غير العلماء ف تفير

الأعيان والحم بردتهم، وتقليد غير العلماء ف تفير الأعيان ف مضايق المفرات، وتراه يسمع من أقرانه أو قيادة عسرية

له تفير معينين فيذهب من ساعته مجادلا ف تفيرهم!

ومن القواعد المحدثة ف أصول الفقه وباب الفتوى عندهم قولهم "لا يفت قاعد لمجاهد"، فهذه قاعدة محدثة، أضرت

بالجماعات القتالية بحرمانها من الشخصيات المنبة عل العلم، وجعلت القادة العسريين مرجعيات إفتائية، عل أنه من

المهم التنبيه إل أنه وقع ف تطبيقها المناورة السلطانية، فإن كانت الفتوى ضد مصلحة الحزب القتال استعملت القاعدة "لا

يفت قاعد لمجاهد"، وإن كانت الفتيا مع مصلحة الحزب القتال نُوِه بصاحبها، وفُخّم شأنه، ورفع فوق إمانياته العلمية

بشء من التزويق، ولم يتحدثوا عن قعوده، بل اعتبروه ف جهاد!، والواقع أنه لا دخل للقعود والجهاد ف العلم وتحقيقه

وتحريره، وإنما المعتبر العلم بالشرع والخبرة بالواقع، وهما: فقه الوح وفقه الواقع، وأما القعود والجهاد فهو وصف

طردي، وكم من مجاهد لا يعرف من الواقع وتعقيداته إلا مظاهر سطحية، وكم من قاعد يتابع أدق التفاصيل ويتواصل مع

مصادر المعلومات.

ومما يدل عل بدعية القاعدة وتوظيفها السلطان أنه لما ثار النزاع بين المنتسبين للقتال أنفسهم تركوا الاحتجاج بهذا الأصل

ولجؤوا لأساليب دفاع أخرى كتشويه المجاهد الذي يفت ضدهم!



ومما يتفرع عن هذا الأصل المحدث، نصاً أو إلزاماً، أنه: لا ينصح قاعد لمجاهد، ولا يأمر قاعد بمعروف لمجاهد، ولا ينه

قاعد عن منر وقع فيه مجاهد، ولا ولاية لأب قاعد عل نافرة للجهاد الخ.

بل هذه القاعدة تنقلب عل صاحبها، فلو جاء قاعد ونه جماعة مناوئة لتنظيم الدولة وناصحهم أن يبايعوا تنظيم الدولة؛

لجاز لهم الاحتجاج بهذه القاعدة ذاتها! وأنه لا يفت قاعد لمجاهد.

كما أنه من المهم التنبه إل أنه ليس كل من لم يشارك ف القتال كان قاعداً بل الأصناف بحسب نص القرآن ثلاثة: مجاهد

.[13/9:المغن] وقد ذكر الفقهاء ضابط المرض المانع من الجهاد ،والموانع تخف ،وقاعد ومعذور لمانع شرع

وأحب أن أقترح عليك يا أخ أن تتأمل هذه المسألة: وه أن أكثر الخلل الداخل عل المجاهد والمناصر، وخصوصاً

المناصر، هو بسبب "المخالة القتالية المنحرفة"، وه الصداقات المؤثرة الت تضغط عل المرء باتجاه الف عن التفير

ف حجة الناصح، وقال اله (يا ويلَتَ لَيتَن لَم اتَّخذْ فَُنًا خَليً ** لَقَدْ اضلَّن عن الذِّكرِ بعدَ اذْ جاءن)، فحذار أن تجامل

أصحابك المتحزبين وتشعر بضغطهم عليك للمزيد من الحمية الحزبية، واعلم أنهم لن ينفعوك بشء ف يوم قريب قادم تقف

..(ناءذْ جدَ اعرِ بالذِّك نع لَّنضلَقَدْ ا ** ًينًا خَلَُذْ فتَّخا لَم تَنلَي َلَتيا وي) : هذا الموضع ه.. فلا تضع نفسك فبين يدي ال

ومن أكثر ما رأيت مما يروج بينهم بسبب تأثير الأخلاء "التعبد بالإغلاظ عل الناقد المسلم"، وهذا يثر بين الأنصار للراية

استعمال العبارات المقذعة والألفاظ المسفّة ضده، ظناً منه أنه يتقرب إل ل من انتقد تنظيمه نافس أصحابه فالحزبية، ف

اله بالدفاع عن المجاهدين! وهو ف الواقع يدور ف مربع "الحمية الحزبية" الت بين رسول اله صل اله عليه وسلم أنها

ليست من الجهاد لإعلاء كلمة اله..

ومن العبارات العجيبة الت مازلت أسمعها، وإن كانت خفّت قليلا، هو قول بعضهم للناقد "أنت تتلم ف المجاهدين"،

والواقع أن هذا من أعجب حجة سمعتها، فلنفترض أن هذا الناقد يتلم ف المجاهدين بغير عدل ولا إنصاف فعلا، لنسلّم

بذلك جدلا؛ فأسألك باله الذي خلقك أيستوي هذا ومن يسفك دم المجاهدين ويحتز أعناقهم؟! لو جمعنا كلام كل المتلمين

ف المجاهدين بغير عدل ما بلغوا عشر معشار ذنب تنظيم الدولة ف إزهاق أرواح خيار الناس علماً وجهاداً من أجل الصراع

عل النفوذ والرياسة..

والمراد يا أخ المجاهد.. ويا أخ المناصر.. أن هذه الراية المسماة "تنظيم الدولة" ه تنظيم ملك ورياسة يعمل بقواعد

تانْ يا لقَب نمشروع غلبة وانفذ بجلدك (م السلطنة ويوظف الغلو لأغراضه الحزبية، ونفسك عليك غالية، فلا تضيعها ف

يوم  بيع فيه و خُلَّةٌ و شَفَاعةٌ).

نعم، مرت أحداث كبرى، ولم ين لدي ما أضيفه، وكنت أرى الأحداث والوقائع يؤوِلها ويتعسف ف إعادة تفسيرها تنظيم

الدولة ف كل مرة، ولن حين رأيت كلمة العدنان هذا المساء يصرح بل وضوح وماشفة أن "مقاتلة تنظيم الدولة من

انحراف ممنهج إل إل المراتب الثلاث: من سلوك جزئ نواقض الإسلام" علمت أن الانحراف بلغ النقطة النهائية، وارتق

..(ِنَةيب نع ح نم يحيو ِنَةيب نلَكَ عه نكَ ملهيل) هون أمام المؤمن الصادق إلا قول التأصيل نظري.. وهاهنا لا ي

وأسأل اله أن يجزي خيراً كل طالب علم اجتهد ف بيان الحق ف هذا التنظيم المناقض لتحيم الشريعة وعقيدة السلف..

وسأظل أتذكر هذه العبارة الوضعية المناقضة للشريعة زمناً (فاحذر فإنك بقتال الدولة الإسلامية تقع بالفر، من حيث تدري

أو لا تدري).. فم من دماء زكية ستتعلق بها يوم القيامة.. وبأعناق كل من حملها أو ذب عنها أو شارك فيها..

وصل اله وسلم عل نبينا محمد وآله وصحبه

 

 



 

 

المصادر:


