
الحمد له رب العالمين، والصلاة والسلام عل خاتم الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعل آله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فلقد جعل اله ‐ عز وجل ‐ لأهل الآخرة علامات تظهر عليهم، ويمن من خلالها وبها التمييز بينهم، وبين ف كتابه ‐ عز

وجل ‐ أن مما يميز به أهل الآخرة بعضهم من بعض، صفة وجوه أهل الآخرة وحالها ولونها جميعها، وذكر ‐مقررا ذلك

ومؤكدًا عليه‐ أن هذه علامة فارقة بينهم، ولا يمن لأحدهم أن يخرج عن أحد قسمين لها:

الأول: بيض وجوههم. والآخر: سود وجوههم.

فقال اله ‐ عز وجل ‐: ﴿يوم تَبيض ۇجوه وتَسود ۇجوه﴾ [آل عمران: 106]، والمعن ‐ واله أعلم ‐ أنه تبيض وجوه

أهل الطاعة والإيمان، وتسود وجوه أهل الفر والعصيان، كما أن ف هذه الآية الريمة ‐ أيضا ‐ إشارة إل أن الوجوه قد

تون علامة عل السعادة أو الشقاء؛ لأن الوجه إما أن تون فيه علامة الإشراق والسعادة، وه ما عبر عنه ف هذه الآية

بالبياض، فقال ‐ عز وجل ‐: ﴿تَبيض ۇجوه﴾، أو تون علامة عل الظلمة والشقاوة، وهو ما عبر عنه ف هذه الآية

بالسواد، فقال ‐ عز وجل ‐: ﴿وتَسود ۇجوه﴾، "فجعل اله ‐ عز وجل ‐ اسوداد الوجوه يوم القيامة علامة عل سوء

الحقيقة ‐ علامة عل ف ‐ حسن المصير"[1]؛ وذلك أن الوجوه ه المصير، كما جعل ‐ عز وجل ‐ بياضها علامة عل

القلوب وما فيها، ودليل عل ما بها ف الحال والمآل.

عن الناس: يظهر عل قيقة تبع له ‐ وإن خفالح ف القلوب، وما تقوم به الجوارح والأعضاء ‐ وه والمقصود أن ما ف

الوجوه ولا بد، بغضِ النظر هل ظهر لفلان من الناس، أو فلان، أو لا؟

فظُلمة المعصية مثلا ف قلب صاحبها تورث ‐ لزاما ‐ الظلمة الحسية لوجهه ف الدنيا والآخرة؛ وذلك لأن للطاعة نورا

وبياضا، وللمعصية ظُلمة وسوادا.

يقول ابن عباس رض اله عنهما: "إنَّ للحسنة لنورا ف القلب، وضياء ف الوجه، وسعة ف الرزق، وقوة ف البدن، ومحبة

ف قلوب الخلق، وإن للسيئة لسوادا ف الوجه، وظلمة ف القلب، ووهنًا ف البدن، ونقصا ف الرِزق، وبغضا ف قلوب

الخلق"[2].

ا فه عنه: "وإنَّ للسيئة لسوادال الوجه"، وقوله رض ف ه عنه هو: "إن للحسنة... ضياءال ن قوله هذا رضوشاهدُنا م

من أسباب اسوداد الوجوه يوم القيامة
ر البعداناتب : بال

التاريخ : 4 مارس 2015 م

المشاهدات : 4197



الوجه"، وهذا كما يقول ابن القيم[3]، ونقله عنه محمد رشيد رضا: "يعرفه صاحب البصيرة، ويشهده من نفسه ومن

غيره"[4].

ويؤكد قول ابن عباس رض اله عنهما ما روي عن أنس رض اله عنه قال: قال رسول اله صل اله عليه وآله وسلم:

((وجدت للحسنة نورا ف القلب، وزَينًا ف الوجه، وقوة ف العمل، ووجدت للخطيئة سوادا ف القلب، وشينًا ف الوجه،

ووهنًا ف العمل))[5].

ولذلك فإنَّ أهل الفر والباطل، من الجن والإنس[6]، لا يسألون ‐ توبيخًا لهم وتقريعا ‐ عن ذنوبهم ف بعض المواقف[7]،

كما ف قوله ‐ عز وجل ‐ مثلا[8]: ﴿فَيومئذٍ  يسال عن ذَنْبِه انْس و جانٌّ﴾؛ والسبب ‐ واله أعلم ‐ لأنه عز وجل "قد

جعل لأهل الخير والشر يوم القيامة علامات يعرفون بها"[9]، ولأنهم ف ﴿يوم تَبيض ۇجوه وتَسود ۇجوه﴾ [آل عمران:

106]، فهم معروفون بوجوههم وألوانها، فلم يسألون أو يسأل عنهم؟! إذ يمن ‐ وبسهولة ‐ والحال كذلك تمييزهم؛ بسبب

هذا ‐ اسوداد وجوههم ‐ فصار المعن: إن الملائة لا تسأل عنهم وذنوبهم؛ لأنهم يعرفونهم بسيماهم، وه هنا ‐ كما ذكرنا

‐ اسوداد وجوههم، كما قاله مجاهد[10] وغيره، واختاره الفَراء، وهو أحد الأقوال ف تفسير هذه الآية[11].

وحت أختم هذا، لا بأس أن أنقل هنا كلاما لشيخ الإسلام ماتعا ونافعا، يوضح هذا ويجليه، ويصح ‐ أيضا ‐ أن يون قاعدة

مطردة ف هذا الباب؛ إذ قال ‐ وهو يبين ما أشرنا إليه سابقًا ‐ ف كتابه "الاستقامة"[12]: "وهذا الحسن والجمال الذي

القلب يسري إل ون عن الأعمال الفاسدة فالوجه، والقبح والشين الذي ي القلب يسري إل ون عن الأعمال الصالحة في

ن والجمال، وكلما قويالحس لما كثر البر والتقوى قويحة والأعمال الفاسدة؛ فقوى بقوة الأعمال الصالالوجه، ثم إن ذلك ي

الإثم والعدوان قوي القُبح والشَّين، حت ينسخ ذلك ما كان للصورة من حسن وقبح، فم ممن لم تن صورته حسنة ولن

ا بينًا عند الإصرار علصورته؛ ولهذا ظهر ذلك ظهور ظهر ذلك عل من الأعمال الصالحة ما عظم به جماله وبهاؤه، حت

القبائح ف آخر العمر ‐ عند قرب الموت ‐ فنَرى وجوه أهل السنَّة والطاعة كلما كبروا ازداد حسنها وبهاؤها، حت يون

أحدهم ف كبره أحسن وأجمل منه ف صغره، ونجد وجوه أهل البدعة والمعصية كلما كبروا عظم قبحها وشَينُها حت لا

يستطيع النظر إليها من كان منبهرا بها ف حال الصغر لجمال صورتها، وهذا ظاهر لل أحد فيمن يعظم بدعته وفجوره مثل

الرافضة، وأهل المظالم والفواحش.." إل آخر كلامه ‐ رحمه اله.

فيظهر من هذا كله إذًا أن الوجوه عل قسمين ‐ لا ثالث لهما ‐ يوم القيامة:

القسم الأول: وجوه بيض، وهذه إحدى النعم المطلقة من اله ‐ عز وجل ‐ لأهل الطاعة والإيمان، والت تزيد نور
القلب، وبياض الوجه تبع له، ونتيجة عنه، فيفرح بها أهلها، وه مما يحبه اله ‐ عز وجل ‐ ويرضاه، وه خاصة

بأهل الإيمان؛ كما روي عن ابن عباس رض اله عنهما أنه قال: "سيما الرجل المسلم من أهل الجنة: بياض
وجهه"[13].

ويقابله القسم الثان: وجوه سود، وهذه إحدى العقوبات من اله ‐ عز وجل ‐ لأهل المعاص والفر، فه تسوِد
القلب، وتُطف نوره، وتذهب بإيمانه، أو تُقلّله، وتذهب إل ذلك بهجته، وتوهن قوته، والوجه تبع له قطعا.

فالآية الريمة كما أن فيها مدحا وتزكيةً لبيض الوجوه، فإن فيها بالمقابل ‐ كذلك ‐ تقريعا وتوبيخًا لمن هم سود الوجوه؛

هذا المقال عل منهما، وسوف نقتصر ف لة أسباب لي، والمستلزم دخول النار، وثَمالخز إذ تسويد الوجوه علامة عل

ذكر شء من أعظم الأسباب لاسوِداد الوجوه يوم القيامة، والت تشمل بعض أهم الأعمال أو الأقوال الت استحقوا بها هذه

ه ‐ عز وجل ‐ السلامة والعافية فق بهم: الخزي والهوان، والذلة والصغار، والفضيحة والعار، نسأل التُلح العقوبة، والت



الدنيا والآخرة؛ ذلك لأنهم ‐ وما من شكٍّ ‐ إنما وقعوا فيها، بسبب أفعالهم المنرة، وأقوالهم الباطلة، نعوذ باله ‐ عز وجل

‐ من هذا الحال.

من أسباب اسوداد الوجوه يوم القيامة[14]:

السبب الأول ‐ الفر بعد الإيمان[15]:

قال اله ‐ عز وجل ‐: ﴿يوم تَبيض ۇجوه وتَسود ۇجوه فَاما الَّذِين اسودت ۇجوههم اكفَرتُم بعدَ ايمانم﴾ [آل عمران:

.[106

يقول الإمام الطبري[16] ‐ مبينًا من هم الفريقان ‐: "فمعلوم ‐ إذ لم ين هنالك إلا هذان الفريقان ‐ أن جميع الفار

ِض وجهه، فلا وجه إذًا لقول قائل: إنه عنيفريق من ب ِد وجهه، وأن جميع المؤمنين داخلون فون سفريق م داخلون ف

بقوله: ﴿اكفَرتُم بعدَ ايمانم﴾: بعض الفار دون بعض[17]، وقد عم اله ‐ جل ثناؤه ‐ الخبر عنهم جميعهم، وإذا دخل

جميعهم ف ذلك، ثم لم ين لجميعهم حالة آمنوا فيها ثم ارتدوا كافرين بعدُ إلا حالة واحدة، كان معلوما أنها المرادة بذلك".

وممن تشملهم الآية ‐ كما روي تفسيرا لهذه الآية عن بعض السلف‐:

• المنافقون؛ كما قال الحسن البصري[18].

• وأهل البدعة والفُرقة[19]: كما روي[20] عن ابن عباس ‐ رض اله عنهما ‐ أنه قال: "حين تبيض وجوه: أهل السنة

والجماعة، وتسود وجوه: أهل البدعة والفُرقة"[21].

إشال[22]:

﴾وهۇج دوتَسو وهۇج ضيتَب موالآية قال: ﴿ي ف ه ‐عز وجل‐ القسمين أولاولقائل ‐ هنا ‐ أن يقول: لماذا لما ذكر ال

فقدَّم البياض عل السواد ف اللفظ، ثم لما شرع ف حم هذين القسمين قدَّم حم السواد، وكان حق الترتيب أن يقدم حم

البياض؟!

والجواب عن هذا من وجوه:

أحدها: أن الواو للجمع المطلَق لا للترتيب.

وثانيها: أن المقصود من الخَلق إيصال الرحمة، لا إيصال العذاب.

قال ‐ عليه الصلاة والسلام ‐ حاكيا عن رب العزة سبحانه: ((خلقتُهم ليربحوا عل، لا لأربح عليهم))[23].

وإذا كان كذلك، فهو تعال ابتدأ بذكر أهل الثواب وهم أهل البياض؛ لأن تقديم الأشرف عل الأخس ف الذِّكر أحسن، ثم ختم

.[24]((غضب سبقَت رحمت)) :أن إرادة الرحمة، أكثر من إرادة الغضب كما قال ا علا ‐ تنبيهبذكرهم ‐ أيض

وثالثها: أن الفصحاء والشعراء قالوا: يجب أن يون مطلع اللام ومقطعه شيىا يسر الطبع، ويشرح الصدر، ولا شك أن ذكر

رحمة اله هو الذي يون كذلك، فلا جرم وقع الابتداء بذكر أهل الثواب والاختتام بذكرهم.

ورابعها[25]: أنها جاءت عل قاعدة اللفِ والنَّشر[26] غير المرتَّب كما ف علم البيان أو البديع، قاله العثيمين‐ رحمه اله ‐

ف الشرح الممتع[27]، واله أعلم.

السبب الثان ‐ الذب عل اله ‐ عز وجل ‐:

﴾ِرِينبَتلْمل ثْوىم نَّمهج ف سلَيةٌ ادوس[28] م مهوهۇج هال َلوا عذَبك ى الَّذِينتَر ةاميالْق مويه ‐ عز وجل ‐: ﴿وقال ال



[الزمر:60].

قال ابن تيمية ‐ رحمه اله ‐: "الذب أصل للشر، وأعظمه الذب عل اله عز وجل، والصدق أصل للخير، وأعظمه

الصدق عل اله تبارك وتعال"[29]، ولا أظلم ممن كذب عل اله ‐ عز وجل ‐ وعل دينه؛ كما يقول ابن القيم رحمه

اله[30]؛ فالاذب عل اله ‐ عز وجل ‐ من أعظم الناس جرما، وأشدهم إثما؛ ألا ترى أن اله ‐ عز وجل ‐ سوى بين

نمم ظْلَما نذب عليه عز وجل، فقال ‐ عز وجل ‐: ﴿فَمافر؟ وما ذلك إلا لعظم المن كذب عليه ‐ عز وجل ‐ وبين ال

افْتَرى علَ اله كذِبا او كذَّب بِآياته﴾ [الأعراف:37]؛ ولذلك استوجب الاذب عل اله ‐ عز وجل ‐ هذا السواد، واستحق

هذا الوعيد.

السبب الثالث ‐ اكتساب السيئات:

تيغْشا انَّماك ماصع نم هال نم ما لَهذِلَّةٌ م مقُههتَرا وهثْلبِم ةِىيس اءزاتِ جِىيوا السبسك الَّذِينه ‐ عز وجل ‐: ﴿وقال ال

ۇجوههم قطَعا من اللَّيل مظْلما﴾ [يونس: 27].

فشرح اله ‐ عز وجل ‐ ف هذه الآية وبين حال من أقدم عل السيئات، فذكر ‐ عز وجل ‐ من أحوالهم أمورا أربعة[31]:

أولها: قوله ‐ عز وجل ‐: ﴿جزاء سيِىة بِمثْلها﴾.

وثانيها: قوله ‐ عز وجل ‐: ﴿وتَرهقُهم ذِلَّةٌ﴾.

.﴾ماصع نم هال نم ما لَهوثالثها: قوله ‐ عز وجل ‐: ﴿م

ورابعها: قوله ‐ عز وجل ‐: ﴿كانَّما اغْشيت ۇجوههم قطَعا من اللَّيل مظْلما﴾.

فجعل أحد العقوبات والت باتت علامة وسيما عليهم، استحقوها بسبهم لهذه السيئات؛ ه أن جعل وجوههم كأنها: ﴿قطَعا

[32] من اللَّيل مظْلما﴾؛ كناية عن شدَّة سوادها، وإنما شبهها بالليل ‐ واله أعلم ‐ لأنه وكما روي عن الحسن البصري:

"ما خلق اله خلقًا أشد سوادا من الليل"[33]، فنعوذ باله ‐ عز وجل ‐ من هذا الحال.

ولذلك قال ابن كثير ‐ رحمه اله ‐: "الآية إخبار عن سواد وجوههم ف الدار الآخرة"[34].

وقال القاسم أيضا ‐ رحمه اله ‐: "﴿من اللَّيل مظْلما﴾: لفرط سوادها وظلمتها"[35].

السبب الرابع ‐ الفر والفجور:

قال اله ‐ عز وجل ‐: ﴿وۇجوه يومئذٍ علَيها غَبرةٌ * تَرهقُها قَتَرةٌ * اولَئكَ هم الْفَرةُ الْفَجرةُ﴾ [عبس: 40 ‐ 42].

ومعن قوله ‐ عز وجل ‐: ﴿تَرهقُها قَتَرةٌ﴾؛ أي: "يعلوها ويغشاها سواد كالدخان الأسود"[36].

قال الرازي: "ولا يرى أوحش من اجتماع الغبرة والسواد ف الوجه، كما ترى وجوه الزنوج إذا اغبرت، وكأن اله تعال جمع

ف وجوههم بين: السواد والغبرة، كما جمعوا بين: الفر والفجور، واله أعلم"[37].

السبب الخامس ‐ الإجرام:

قال اله ‐ عز وجل ‐: ﴿يعرف الْمجرِمونَ بِسيماهم﴾ [الرحمن: 41].

يقول الحسن ف قوله ‐ عز وجل ‐: ﴿يعرف الْمجرِمونَ بِسيماهم﴾ [الرحمن: 41]: "يعرفون باسوداد الوجوه، وزُرقة

العيون"[38]، وبمثله قال قتادة[39]، واختاره الرازي فقال: "وتلك العلامة ه سواد الوجه وزرقة العين"[40]، ووافقه

صاحب الأضواء[41] فقال: "أي: بعلامتهم المميزة لهم، وقد دل القرآن عل أنها ه: سواد وجوههم، وزرقة عيونهم".



قال الرازي: "الآية عامة، وإن نزلت ف قوم خاص"[42].

ويقول أيضا اله ‐ عز وجل ‐: ﴿يوم ينْفَخُ ف الصورِ ونَحشُر الْمجرِمين يومئذٍ زُرقًا﴾ [طه: 102].

يعن زرق العيون سود الوجوه؛ كما قال الضحاك ومقاتل[43]، وكأنه مال إليه البغوي[44]، واختاره الجزائري[45].

قال الشنقيط: "وأقبح صورة أن تون الوجوه سودا والعيون زرقًا، ألا ترى الشاعر لما أراد أن يصور علل البخيل ف أقبح

صورة وأشوهها اقترح لها زرقة العيون، واسوداد الوجوه ف قوله:

وللبخيل عل أمواله علَل *** زرق العيون عليها أوجه سود[46]

ويقول أيضا اله ‐ عز وجل ‐: ﴿و يسال عن ذُنُوبِهِم الْمجرِمونَ﴾ [القصص: 78]، فعن مجاهد أنه قال: ف قول اله ‐

عز وجل ‐: ﴿و يسال عن ذُنُوبِهِم الْمجرِمونَ﴾، "هو كقوله: ﴿يعرف الْمجرِمونَ بِسيماهم﴾، يعن: زرقًا سود الوجوه، يقول:

الملائة لا تسأل عنهم قد عرفتْهم"[47].

السبب السادس ‐ الفجور:

قال اله ‐ عز وجل ‐: ﴿وۇجوه يومئذٍ باسرةٌ﴾ [القيامة:24]، قال ابن كثير: "هذه وجوه الفجار[48] تون يوم القيامة

باسرة"[49]، وقال الطبري: "ووجوه يومئذٍ متغيرة الألوان، مسودة كالحة"[50].

وقال الرازي: "المعن أنها عابسة كالحة قد أظلمت ألوانها، وعدمت آثار السرور والنعمة منها؛ لما أدركها من الشقاء،

واليأس من رحمة اله، ولما سودها اله حين ميز اله أهل الجنة والنار"[51].

وختاما:

اعلم أن بعض أهل العلم يقول: إن هذه الأسباب ف الحقيقة ‐ واله أعلم ‐ ه نتاج شء واحد متفرعة عنه، وإن عبر عنه

بعبارات مختلفة، وهو الفر باله ‐ عز وجل ‐ بأنواعه، كما نص عل ذلك غير واحد من أهل العلم، واله أعلم.

فائدة[52]:

وإذا عرفت هذا، فنقول: ف هذا البياض والسواد والغبرة والقترة والنضرة ‐ وغيرها مما ذكر ف الآيات ولم يذكر هنا ‐ أن

لأهل العلم فيه قولين:

أحدهما: أن البياض مجاز عن الفرح والسرور، والسواد ‐ وغيره ‐ عن الغم، وهذا مجاز مستعمل.

والقول الثان: أن هذا البياض والسواد يحصلان ‐ حقيقة ‐ ف وجوه المؤمنين والافرين؛ وذلك لأن اللفظ حقيقة فيهما،

ولا دليل يوجب ترك الحقيقة، فوجب المصير إليه.

قلت (بر): وهذا هو الظاهر، والذي رجحه جماعة من المحققين من أهل العلم، واله ‐ عز وجل ‐ أعلم.

فائدة[53]:

كما ينبغ أن يعلم ‐ أيضا ‐ أن الناس قد اختلفوا ف صيغ جمع المذكر، مظهره ومضمره، مثل: المؤمنين، والأبرار...

وغيرها ‐ مما ورد هنا ‐ وهل يدخل النساء ف مطلق اللفظ، أو لا يدخلون إلا بدليل؟ عل قولين:

[القول الأول: وهو] أشهرها عند الحنابلة ومن وافقهم: أنهم يدخلون؛ بناء عل أن من لغة العرب إذا اجتمع المذكر والمؤنث

غلَّبوا المذكر، وقد عهدنا من الشارع ف خطابه أنه يعم القسمين، ويدخل النساء بطريق التغليب، وحاصله أن هذه الجموع

الذكور والإناث، وقد عهدنا من الشارع أن خطابه المطلق يجري عل الذكور المجردين، وتارة ف تستعملها العرب تارة ف

النمط الثان، وقولنا: المطلق، احتراز من المقيد؛ مثل قوله ‐ عز وجل ‐: ﴿والْمومنين والْمومنَاتِ﴾ [الأحزاب: 35]، ومن



هؤلاء من يدع أن مطلق اللفظ ف اللغة يشمل القسمين.

والقول الثان: أنهن لا يدخلن إلا بدليل، ثم لا خلاف بين الفريقين أن آيات الأحام والوعد والوعيد الت ف القرآن تشمل

الفريقين وإن كانت بصيغة المذكر، واله أعلم.

وهنا نصل إل ختام ما أردنا ذكره وبيانه، وسرده وتحريره، والحمد له رب العالمين.

ـــــــــــــــــــــــــــــــــ

[1] تفسير ابن عاشور (24 / 119).

نة (1 / 269)، والاستقامة (1 / 351) وغيرهما، وكذا تلميذه ابن القيم؛ كما فسبيل المثال: منهاج الس غير ما موضع من كتبه؛ منها عل [2] ذكره شيخ الإسلام ف

الداء والدواء (ص: 73)، والوابل الصيب من اللم الطيب (ص: 43) وغيرهما، وانظر أيضا: ذم الهوى (1 / 181)؛ لابن الجوزي.

[3] مدارج السالين بين منازل إياك نعبد وإياك نستعين (1 / 424).

[4] مجلة المنار (17 / 113).

[5] أخرجه أبو نعيم ف الحلية (2 / 161)، وقال: "غريب من حديث الحسن عن أنس، لم نتبه إلا من هذا الوجه، تفرد به عمرو بن أب قيس، وأبو سفيان اسمه

عبدربه"، وقال ابن أب حاتم: "وسألت أب عن حديث ‐ وذكره، ثم قال ‐: قال أب: هذا حديث منر، وأبو سفيان: مجهول"؛ علل الحديث (2 / 139)، وانظر: ميزان

الاعتدال (4 / 532).

[6] فائدة: قال ابن القيم: "أضاف الذنوب إل الثقلين، وهذا دليل عل أنهما سويا ف التليف"؛ طريق الهجرتين وباب السعادتين (ص: 150).

النار، فذلك الوقت لا يسألون عن ذنوبهم، بل يقادون إليها ويلقون فيها"؛ تفسير القرآن العظيم (4 / 332)، وانظر: ف [7] قال ابن كثير: "وكأن هذا بعدما يؤمر بهم إل

بيان هذا وأجوبة أهل العلم عليه دفع إيهام الاضطراب للشنقيط، وغيره.

[8] ومثلها قوله ‐ عز وجل ‐: ﴿و يسال عن ذُنُوبِهِم الْمجرِمونَ﴾ [القصص: 78]، ويأت بيانها لاحقًا.

[9] تيسير الريم الرحمن ف تفسير كلام المنان (ص: 831)؛ للسعدي.

[10] يأت معنا، وانظر: تفسير القرآن العظيم (4 / 332)؛ لابن كثير.

[11] انظر: زاد المسير (6 / 243)؛ لابن الجوزي، وتفسير القرآن العظيم (4 / 332)، وتفسير الماوردي النت والعيون (5 / 436 ‐ 437).

.(364 / 1) [12]

[13] مفاتيح الغيب (14 / 250).

[14] وسأسوقها كما وقفت عليها، وكما وردت ف الأدلة، وإن كان ف بعضها تداخل.

[15] وعبرنا بهذا لما جاء ف الآية، وفائدته: حت تون الآية عامة ف حق كل الفار، واله أعلم.

[16] جامع البيان ف تأويل القرآن (7 / 96).

[17] انظر أقوالهم ف مفاتيح الغيب (8 / 319).

[18] أخرجه ابن أب حاتم رقم: (3953)، وانظر: مفاتيح الغيب (8 / 319)، وتفسير القرآن العظيم (1 / 479).

[19] عل خلاف بين العلماء ف تفير أهل البدع عل قولين، كما ذكر ذلك جملة من المحققين؛ كالشاطب ف الاعتصام (1 / 110) وغيره.

[20] وقد روي مرفوعا ولا يصح، فهو موضوع كما قال الشوكان ف الفوائد المجموعة (ص: 317) وغيره، ومع أن الثير من العلماء قد تتابعوا عل ذكره

والاستدلال به، إلا أنه قد ضعفه بعضهم ‐ موقوفًا ومرفوعا ‐ ومن أفضل وأقوى ما قرأت ف ذلك كلام الشيخ محمد عمرو عبد اللطيف ‐ رحمه اله ‐ وانظر كلامه

ف تميل النفع بما لم يثبت به وقف ولا رفع (1 / رقم: 12).

[21] تفسير القرآن العظيم (1 / 479)، والبغوي (2 / 87).

[22] مفاتيح الغيب (8 / 319)، وانظر: الفقيه والمتفقه (1 / 394).

[23] قلت (بر): لم أجده بهذا اللفظ ‐ مع طول بحث ‐ ولا أراه يصح مرفوعا، واله أعلم، ثم رأيته ف تخريج العراق لأحاديث إحياء علوم الدين برقم: (3471)

ولفظه: ((يقول اله ‐ عز وجل ‐: إنما خلقت الخلق ليربحوا عل، ولم أخلقهم لأربح عليهم))، قال العراق: "لم أقف له عل أصل"، وعلق عليه بعضهم بقوله: "قلت:

"ثم قال: فظهر أنه خبر إسرائيل ،((لم أخلقهم لأربح عليهم؛ وإنما خلقتهم ليربحوا عل داود عليه السلام قل لهم: إن ه إلال وقيل: أوح)) :الرسالة ولفظ القشيري ف

اهـ، والحمد له رب العالمين.

[24] أخرجه البخاري رقم: (7114)، ومسلم: (2751)، عن أب هريرة رض اله عنه.

[25] لم يذكر هذا الجواب الرازي، وأضفته للفائدة.

[26] اللف والنَّشر: هو فن ف المتعددات الت يتعلق بل واحد منها أمر لاحق، فاللف يشار به إل المتعدد الذي يؤت به أولا، والنشر يشار به إل المتعدد اللاحق الذي

يتعلق كل واحد منه بواحد من السابق دون تعيين، أما ذكر المتعددات مع تعيين ما يتعلق بل واحد منها فهو التقسيم، فإذا أت المتلم بمتعدد، وبعده جاء بمتعدد

آخر يتعلق كل فرد من أفراده بفرد من أفراد السابق بالتفصيل ودون تعيين، سم صنيعه هذا "لفا ونشرا"، وهو أن تلف ف الذكر شيئين فأكثر، ثم تذكر متعلقات بها،

وفيه طريقتان: أن تبدأ ف ذكر المتعلقات بالأول، وأن تبدأ بالآخر، واله أعلم.



.(368 - 228 / 9) ،(129 / 2) [27]

[28] وقرئ ف الشواذ: {وجوههم}عل البدل، غرائب التفسير وعجائب التأويل (2 / 1018)؛ لأب القاسم برهان الدين الرمان، والمعروف بتاج القراء.

[29] الجواب الصحيح لمن بدل دين المسيح (2 / 51).

[30] إعلام الموقعين عن رب العالمين (4 / 189).

[31] مفاتيح الغيب (17 / 242) بتصرف واختصار.

[32] فائدة: قرئت: (قطعا وقطعا)؛ بالنصب للطاء وإسانها، قال الطبري: "والقراءة الت لا يجوز خلافها عندي، قراءة من قرأ ذلك بفتح الطاء".

.[33] الحاوي (2 / 301)؛ للسيوط

[34] تفسير القرآن العظيم (2 / 505)، وانظر: تفسير السعدي (ص: 362).

[35] محاسن التأويل.

[36] أضواء البيان ف إيضاح القرآن بالقرآن (7 / 505)، وانظر: تفسير القرآن العظيم (4 / 573).

[37] مفاتيح الغيب (31 / 62).

[38] جامع البيان ف تأويل القرآن (23 / 52)، وتفسير عبدالرزاق (3 / 269)، وانظر: زاد المسير ف علم التفسير (4 / 212)؛ لابن الجوزي، وتفسير القرآن العظيم (4

.(175 / 17) 332)، وتفسير القرطب /

[39] جامع البيان ف تأويل القرآن (23 / 52).

[40] مفاتيح الغيب (17 / 243)، وهو يوافق قول مجاهد كما ف تفسير ابن أب حاتم رقم: (17130)، والطبري (19 / 627).

.(504 / 7) [41]

[42] مفاتيح الغيب (29 / 324).

[43] مفاتيح الغيب (22 / 98).

[44] معالم التنزيل (5 / 294).

[45] أيسر التفاسير (3 / 376).

[46] أضواء البيان (1 / 206) (7 / 505).

[47] تفسير مجاهد (ص: 532)، وابن أب حاتم رقم: (17884)، وجامع البيان ف تأويل القرآن (19 / 627).

[48] قال ف النهاية ف غريب الحديث والأثر (3 / 785): "جمع فاجر، وهو: المنبعث ف المعاص والمحارم".

[49] تفسير القرآن العظيم (4 / 542).

.(73 / 24) [50]

[51] مفاتيح الغيب (30 / 733).

[52] مفاتيح الغيب (8 / 317) بتصرف واختصار.

[53] مجموع فتاوى ابن تيمية (6 / 437) بتصرف.

 

 

الألوكة

المصادر:


