
1ـ آفة اللام سطوة الهوى، ونشوة النفس بالتميز والترفُّع عل الأقران، فإذا اجتمع إل ذلك نقد أفار الآخرين وأقوالهم،

وكشف أخطائهم كان لذلك متعة للنفس، تزيد من غلوائها،وتتجاوز حدَّها إل التجريح والتسفيه والاتّهام..

 

وقل من ينتبه لآفات النفس ف ذلك، ويقف بها عند حدِّ الشرع وأدب الحوار والقول.. ومن يجاهد نفسه، ويتجرد عن تلك

الآفات يثمر حواره، وينتفع الناس بلامه، ويعوِضه اله بفضله متعة أعظم، ألا وه متعةُ الموضوعية والاتّزانِ!

2ـ لقد ضاعت كثير من الحقائق بين المبالغين ف المدح والمجاملة وبين المبالغين ف الذم والانتقاص..

أصبحت لا أثق بثير مما يقال ف تراجم الناس وسيرهم. فبعضهم لمحبته لشيخه لا يترك فضيلة إلا وينسبها إليه ويجعله

عالماً متفنناً ف أكثر العلوم.

وف المقابل إذا كان بينه وبين غيره خلاف أنر فضلَه وجحدَ علمه.. رحم اله المحدِّثين أصحاب النزاهة والدقة ف الحم

عل الرجال.

3ـ إنَّ الذي يريد أنْ يصل إل الحقيقة عليه أنْ يبتعدَ عن كل أشال التعصب، فتون غايته ه الوصول إل الحق، فلا يهمه

من أيِ شخص جاء هذا الحق، ولا ف أيِ مذهب أو جماعة أو اتجاه ۇجِد.

4ـ إنَّ الحق ليس محصوراً ف شخص أو فئة واحدة، فما معن أنْ يزعم أحدهم أنه يبحث عن الحق ثم لا تجده إلا منتصراً

لشخص واحد أو طائفة واحدة ف كل اجتهاداته، ويبالغ ف الرد والتعنيف عل كل من يخالف ذلك!

5ـ وكثيراً ما يون الحق موزعاً بين طرفين أو أطراف، فيون هناك جزء من الحق عند طرف وجزء آخر عند الطرف

المقابل، وقد يون عند كلا الطرفين شء من التطرف، وكلاهما متطرف ف اتجاهه، فالباحث عن الحقيقة عليه أنْ يأخذَ

الحق من كلا الطرفين، ويترك الخطأ والتطرف من كلا الطرفين..

ولا يون همه منصرفاً إل الدفاع عن اتجاه معين فيلوي النصوص والأدلة، ويتلف ف الاستدلال له بأدلة بعيدة، وكل هذا

فقط ليوافق الاتجاه الذي هو عليه!

متعة الموضوعية والاتزان
اتب : عمر عبد المجيد البيانونال

التاريخ : 20 يناير 2014 م

المشاهدات : 10374



من العجيب أن تجد من يريد الدفاع عن الحق، فلا يتورع من الوقوع ف .عن الحق الخروج ِرلا يبر ،للحق 6ـ إنَّ الحماس

أباطيل كثيرة ف سبيل الوصول إل غايته من الحق!

عجباً له، ألم يعلم أنَّ الغايةَ لا تبرر الوسيلة، وأنَّ الحق لا يحتاج ف إثباته إل باطل يقوِيه، فالحق يستمدُّ قوته من ذاته،

والباطل ضعيف ف نفسه، يف أنْ تدحضه بل حيادية وموضوعية، فلا يلبث أنْ ينشف زيفُه وعواره، وتُمح معالمه

وآثاره، فه مبنية من خيوط العنبوت الواهية..

إن الحماس للحق، لا يبرِر الخروج عن الحق، فلا يصح لمن يبيِن الحق أنْ يعتذر لشدته وقسوته ف كلامه أنه مع الحق؛ لأنَّ

الحق يقتض منه أنْ يدافع عنه بمنهج الحق فيون هادئاً بعيداً عن الإساءة والتجريح لمن يختلف معه.

أما من يجعل اهتمامه بالشخص أكثر من اهتمامه بالفرة، ويسء إل من يختلف معه ويلمزه وينتقصه، فعليه أن يعلم أنه

صاحب هوى وأنَّ نيتَه غير خالصة وإن ادع الإخلاص والنزاهة!

7ـ منهج (لَيسوا سواء). عندما تحدَّث اله تعال عن أهل التاب الافرين بما انزل عل النب عليه الصلاة والسلام وذمهم

هِملَيع ترِبضو هال نبٍ ماؤوا بِغَضبالنَّاسِ و نم لبحو هال نملبلا بِحفُوا اا ثُقم نيالذِّلَّةُ ا هِملَيع ترِببقوله سبحانه: (ض

المسنَةُ ذَلكَ بِانَّهم كانُوا يفُرونَ بِآياتِ اله ويقْتُلُونَ الأنبِياء بِغَيرِ حق ذَلكَ بِما عصوا وكانُوا يعتَدُونَ).

مواليو هنُونَ بِالمودُونَ. يجسي مهو لاللَّي آنَاء هاتِ التْلُونَ آيةٌ يمةٌ قَائمتَابِ اْال لها نم اءووا سسبعد ذلك: (لَي قال تعال

رٍ فَلَنخَي نلُوا مفْعا يمو .ينحالالص نكَ مولَئااتِ والخَير ونَ فارِعسيرِ وْنالم ننَ عونْهيوفِ ورعونَ بِالْمرأميرِ والآخ

.(ينتَّقبِالم يملع هالو وهفَري

ما أجمل هذا الإنصاف، وما أحسن هذا العدل! فأهل التاب لم يجعلهم اله ف مرتبة واحدة ولا أطلق عليهم حماً واحداً،

وإنما بين أصنافَهم وأنواعهم وحم عل كل صنف بما يستحق، ولا يظْلم ربكَ أحداً..

فهل يتعلَّم من هذه الآيات من يطلق الأحام عل من لا يحبه من الناس أو الجماعات والمذاهب والطوائف ويعمم ف كلامه

ويجعلهم كلهم ف مرتبة واحدة.

8ـ ليس هناك مانع أن ينتم المسلم إل أي مذهب من المذاهب الإسلامية، لن المصيبة أن بعضهم يتعصب لمذهبه تعصباً

يبعدُه عن العقل والحمة، فيوال ويعادي من أجلها، ويقوم بالتقليل والانتقاص من المذاهب الأخرى، فيون سبباً ف تفريق

المسلمين وف إيقاع العداوة والبغضاء بينهم، ويخدم بذلك أعداء الإسلام من غير أجر يتقاضاه منهم.

إنَّ الاختلاف ف الفروع والظنيات وليس ف الأصول والقطعيات، وتعدُّد المذاهب الإسلامية هو من الاختلاف المحمود الذي

يثري الفر الإسلام، ويوسع عل الناس ف عباداتهم ومعاملاتهم، ولا يصح أنْ يون سبباً للعداوة والبغضاء بين المسلمين.

إنَّ الأعداء يعلمون أنَّ غايةَ المسلمين واحدةٌ وهدفَهم واحدٌ، فلذلك يعادونهم جميعا، فعل المسلمين أن يتحدوا ويتعاونوا

جميعا، كما يعاديهم أعداؤهم جميعا.

9ـ وجِه نقدك ونقضك للفرة، ودعك من الحم عل قائلها، كيلا تقع ف هوة الخصومة الشخصية، والتفير والتبديع لمعين

.بغير حق

إنَّ تفير المسلم يعن الحم عليه بالخلود ف النار، ويعن بطلانَ زواجه من المسلمة، وأنه ليس له حقوق المسلمين فلا

يتوارث منهم ولا يدفن ف مقابرهم، ويعن جراءةَ البعضِ عل استحلال دمه وقتله، بل والتقرب إل اله بذلك.

ملأها ورب أس التب والإقصاء وانتقاص الآخرين، غالباً ما يشرب من نفس الالتعص عل هأتباع ِب 10ـ إنَّ الذي ير

الناس عليها، فالجزاء من جنس العمل، وكم ه الحالات الت انقلب فيها السحر عل الساحر!

فمن يزرع الشوكَ فلن يحصدَ إلا ما زرع.. ولأنْ تعلّم الأتباع عل الإنصاف واتباع الحق الذي يظهر لهم، فيوافقوك ف رأيك

واجتهادك مرةً ويخالفوك أخرى وهم يحمونَ دينَهم وعقولَهم، خير من أن ينقادوا لك بعاطفة مبنية عل شفا جرف هارٍ، لا



يضبطها عقل ولا علْم، ولا تَثْبت عل حال، فسرعان ما تتحول وتنقلب من أقص اليمين إل أقص الشمال، وعندها قد

يصبح الصديق عدواً، والعدو صديقاً، فتنقلب هذه العاطفة وتصبح معادية لمن كانت له موالية.

اللهم أرنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه، وأرنا الباطل باطلا وارزقنا اجتنابه، وصلَّ اله عل سيِدنا محمد وعل آله وصحبه

وسلَّم تسليماً كثيراً والحمدُ له ربِ العالمين.

 

المصادر:


