
بانيين، والأئمة المهديين، الذين ائتمنهم عل دينه، وما سواها أهواء لقد جعل اله قيم الحق والعدل ميزاناً بأيدي العلماء الر

متناحرة، وظلمات مدلهمة، وظلم وعدوان، وبغ وبهتان.. فأول مسؤولياتهم أن يعلنوا قيم الحق والعدل للناس، ويعلّموهم

ما سواها.. وهم ف وسيلة، ويدعوا الناس للالتزام بها، وإيثارها عل لاها، وينشروا حقائقها ويشيعوها، ويبشّروا بها بإي

ذلك يقفون عل صراط اله المستقيم، وهديه القويم، يبشّرون به، ويدعون إليه، فإن عجزوا عن ذلك أو ضعفوا فلا أقل من أن

يلزموا الصمت، ويعتزلوا الناس، ولا يعينوا الظالم عل ظلمه، والباغ عل بغيه..

بانيين ف كل عصر ومصر لا يقفون بين الأمة والحاكم عل مسافة واحدة، بل هم ف صف وإنّ الأئمة المهديين، والعلماء الر

ذلك‐ تنتقص حقوقها ف ة ‐والتاريخ شاهد صدق علن لأنّ الأمة وإيثاراً للأهواء، ولللعام ة وأقرب إليها، لا استرضاءالأم

أغلب الأحوال، ويعتدى عل حرماتها، وتصوب إليها سهام المظالم من كل باغ متنفّذ، ويضعف أكثر أفرادها عن المطالبة

بحقوقهم، فينامون عل الضيم، ويستينون للظلم، مما يجرهم إل ألوان من الفساد لا تقف عند حدّ.. ويتطلّعون إل العلماء،

وهم الفئة الرائدة الراشدة، وينتظرون منهم أن ينتصروا لهم، ويطالبوا بحقوقهم.. فهل من المسؤولية أن يخذل العلماء الأمة

الت وثقت بهم، وعلّقت آمالها عليهم؟!

إنّ الأمة تريد من علمائها أن يونوا لسانها الناطق بالحق، وقلبها النابض بالإيمان والهدى، وعقلها المفر، الذي يفقه دين

كل نازلة، ورائدها القدوة ف كل ونوا يدها المغيثة فر، وأن يبصعلّم ويملابساته وتعقيداته، وي لالواقع، ب ه، ويعال

ميدان من ميادين الخير.. ولا نقول هذا اللام من نسج الخيال، فف التاريخ الإسلام وف الحاضر نماذج مشرقة عن ذلك

كلّه..

ولك أن تقارن تلك الآيات الت وصفت حال علماء السوء، وما فيها من التهديد المخيف، والوعيد الشديد بحال العلماء باله،

أهل الخشية والتعظيم لأمر اله، الذين يؤثرون مرضاة اله ‐ تعال ‐ عل كل شء، وقد امتدحهم اله ‐ تعال ‐بقوله:

ون إلاأنّ الخشية لا ت ريمة عل[فاطر: 28]، فقد دلّت هذه الآية ال {غَفُور زِيزع هنَّ الا ،لَماءالع بادِهع نم هال َخْشنَّما يا}

منه كل ه أتال أنّ الخشية ملاك الخيرات، لأنّ من خش هنا هم العلماء به ‐ سبحانه ‐، كما دلت عل لَماءبالمعرفة، فالع

خير، ومن أمن اغتر باله، واجتر أ عل كل شر، ومنه قوله ‐ عليه السلام ‐: ((من خاف أدلج، ومن أدلج بلغ المنزل))..

منه، ولذلك قال ‐ صل والعلم بصفاته وأفعاله، فمن كان أعلم به ‐ سبحانه ‐ كان أخش وشرط الخشية معرفة المخش

اله عليه وسلم ‐: ((إن أخشاكم له وأتقاكم له)).

الآيات.. وعلماء السوء
اتب : عبد المجيد البيانونال

التاريخ : 16 فبراير 2012 م

المشاهدات : 5250



وصف العلماء ف ‐ ه ‐ تعال[فاطر: 28]، فإنّ ال {لَماءالْع بادِهع نم هال َخْشنَّما يا} :‐ قوله ‐ تعال" :قال الإمام الرازي

كتابه بخمس مناقب، أحدها: الإيمان: {والراسخُونَ ف الْعلْم يقُولُونَ آمنَّا بِه} [آل عمران: 7]، وثانيها: التوحيد والشهادة:

{شَهِدَ اله.. ‐إل قوله:‐ واولُوا الْعلْم} [آل عمران: 18]، وثالثها: الباء: {ويخرونَ لْذْقانِ يبونَ..} [الإسراء: 109].

بادِهع نم هال َخْشنَّما ي[الإسراء: 107] الآية. وخامسها: الخشية: {ا {..هلقَب نم لْموتُوا الْعا نَّ الَّذِينا} :ورابعها: الخشوع

.{لَماءالْع

فالخشية بقدر معرفة المخش، والعالم يعرف اله فيخافه ويرجوه. وهذا دليل عل أن العالم أعل درجة من العابد، لأن اله ‐

تعال ‐ قال: {انَّ اكرمم عنْدَ اله اتْقاكم...} [الحجرات: 13]، فبين أن الرامة بقدر التقوى، والتقوى بقدر العلم. فالرامة

:‐ قال ‐ تعال علمه، فإن من يراه يقول: لو علم لعمل. ثم بقدر العلم لا بقدر العمل، نعم العالم إذا ترك العمل قدح ذلك ف

{انَّ اله عزِيز غَفُور}، ذكر ما يوجب الخوف والرجاء، فونه عزيزاً ذا انتقام يوجب الخوف التام، وكونه غفوراً لما دون ذلك

يوجب الرجاء البالغ.

والتقوى ثمرة العلم، قال اله ‐ تعال ‐: {انَّما يخْشَ اله من عبادِه الْعلَماء} [فاطر: 28]، فلا تقوى إلا للعالم، فالمتق العالم

أتم علمه، والعالم الذي لا يتّق كشجرة لا ثمرة لها، لن الشجرة المثمرة أشرف من الشجرة الت لا تثمر بل هو حطب،

وكذلك العالم الذي لا يتق حصب جهنم.

وقوله ‐ تعال ‐: {ذلكَ لمن خَش ربه}، إذا ضم إليها قوله ‐ تعال ‐: {انَّما يخْشَ اله من عبادِه الْعلَماء} [فاطر: 28]،

صار المجموع دليلا عل فضل العلم والعلماء، وذلك لأنه ‐ تعال ‐ بين أنّ العالم هو صاحب الخشية، وهذه الآية وه قوله:

{ذلكَ لمن خَش ربه} تدل عل أن صاحب الخشية تون له الجنة فيتولد من مجموع الآيتين أنّ الجنة حق العلماء.

والمراد بالعلماء: العلماء باله وبالشريعة، وعل حسب مقدار العلم ف ذلك تقوى الخشية، فأما العلماء بعلوم لا تتعلق بمعرفة

اله وثوابه وعقابه معرفة عل وجهها فليست علومهم بمقربة لهم من خشية اله، ذلك لأنّ العالم بالشريعة لا تلتبس عليه

حقائق الأسماء الشرعية، فهو يفهم مواقعها حق الفهم، ويرعاها ف مواقعها، ويعلم عواقبها من خير أو شر، فهو يأت ويدع

من الأعمال ما فيه مراد اله ومقصد شرعه، فإن هو خالف ما دعت إليه الشريعة ف بعض الأحوال أو ف بعض الأوقات

لداع شهوة أو هوى أو تعجل نفع دنيوي كان ف حال المخالفة موقناً أنّه مورط فيما لا تحمد عقباه، فذلك الإيقان لا يلبث أن

ينصرف به عن الاسترسال ف المخالفة بالإقلاع أو الإقلال. وغير العالم إن اهتدى بالعلماء فسعيه مثل سع العلماء وخشيته

متولدة عن خشية العلماء. قال الشيخ أبو محمد بن أب زيد: "والعلم دليل عل الخيرات وقائد إليها، وأقرب العلماء إل اله

أولاهم به، وأكثرهم له خشية وفيما عنده رغبة".

وخشية اله ‐ تعال ‐ ه امتلاء القلب باله، وخشية عقابه، ورجاء ثوابه، وأن يون ذاكراً له، شوراً لنعمه، راجياً قبول

طاعته، والعلماء باله هم أعلم الناس به ذاتاً وصفاتٍ، وقدراً وإكباراً.

قال الحسن البصري: "العالم: من خش الرحمن بالغيب، ورغب فيما رغّب اله فيه، وزهد فيما سخط اله فيه، ثم تلا الآية:

."{غَفُور زِيزع هنَّ الا ،لَماءالع بادِهع نه مال َخْشنَّما يا}

."علماً، وبالاغترار جهلا ‐ ه ‐ تعالبخشية ال ه عنه‐: "كفال وعن ابن مسعود –رض

وقال سعيد بن جبير: "الخشية: ه الت تحول بينك وبين معصية اله ‐ عز وجل –".

وقال مالك: "إن العلم ليس بثرة الرواية، وإنما العلم نور يجعله اله ف القلب".

وبعد؛ فإنّ فيصل التفرقة بين علماء السوء وعلماء الآخرة إخلاص القلب له ‐ عز وجل ‐، وابتغاء مرضاته، وأن تون

الآخرة نصب عين طالب العلم فيما يأت ويذر، ومنته سعيه ف علمه وعمله.. ومن ثم فقد جاء التهديد المخيف، والوعيد

الشديد لطالب العلم إذا كان سعيه للدنيا وحطامها، وقصده الرياء والسمعة، ومنافسة الخلق عل الجاه والماسب، وأوهام



المناصب، عن سلَيمانَ بن يسارٍ قَال: "تَفَرق النَّاس عن ابِ هريرةَ ‐ رض اله عنه ‐ فَقَال لَه نَاتل اهل الشَّام: ايها الشَّيخُ

:قُوله عليه وسلم ‐ يال ه ‐ صلال ولسر تعمس ،منَع :ه عليه وسلم ‐ قَالال ه ‐ صلولِ السر نم تَهعمدِيثًا سدِّثْنَا حح

َّتيكَ حف قَاتَلْت :ا؟ قَاليهف لْتما عفَم :ا قَالفَهرفَع همعن فَهرفَع بِه تتُشْهِدَ فَااس لجر هلَيع ةاميالْق موي قْضالنَّاسِ ي لونَّ اا))

استُشْهِدْت. قَال: كذَبت، ولَنَّكَ قَاتَلْت لانْ يقَال: جرِيء. فَقَدْ قيل. ثُم امر بِه فَسحب علَ وجهِه حتَّ الْق ف النَّارِ.

تاقَرو :تُهلَّمعو لْمالع تلَّمتَع :ا؟ قَاليهف لْتما عفَم :ا، قَالفَهرفَع همعن فَهرفَع بِه تآنَ، فَاالقُر اقَرو ،هلَّمعو لْمالع لَّمتَع لجرو

َلع بحفَس بِه رما ثُم ،يلفَقَدْ ق .قَارِى وه :قَاليآنَ لالقُر تاقَرو .مالع قَاليل لْمالع تلَّمنَّكَ تَعَلو ،تذَبك :آنَ. قَاليكَ الْقُرف

لْتما عفَم :ا، قَالفَهرفَع همعن فَهرفَع بِه تفَا ،ّهلالِ كنَافِ المصا نم طَاهعاو ،هلَيه عال عسو لجرالنَّارِ. و ف لقا َّتح هِهجو

ثُم ،يلفَقَدْ ق .ادوج وه :قَاليل لْتنَّكَ فَعَلو ،تذَبك :ا لَكَ. قَاليهف نْفَقْتا لاا ايهف نْفَقنْ يا بتُح بِيلس نم تكا تَرم :ا؟ قَاليهف

امر بِه فَسحب علَ وجهِه ثُم الْق ف النَّارِ)).

أمثال قرآنية عن علماء السوء:

الحمد له وحده، والصلاة والسلام عل من لا نب بعده، والرضا عمن اتّبع سنّته، واقتف هديه، ونصر دينه، وبعد؛

فقد ضرب اله لعلماء السوء مثَلَين شنيعين مخيفين ف كتابه، تحذيراً لل من حمل أمانة العلم وتخويفاً، ليعلموا أنّ

مسؤولية العلم كبيرة، وأمانة الحق ثقيلة، وأنّهم عل نعمة من اله عظيمة، إن لم يقوموا بحقّها كانوا من الهالين يوم القيامة.

يقول اله ‐ تعال ‐: {واتْل علَيهِم نَبا الَّذِي آتَينَاه آياتنَا فَانسلَخَ منْها فَاتْبعه الشَّيطَانُ فَانَ من الْغَاوِين * ولَو شىنَا لَرفَعنَاه بِها

ولَـنَّه اخْلَدَ الَ الارضِ واتَّبع هواه فَمثَلُه كمثَل الْلْبِ ان تَحمل علَيه يلْهث او تَتْركه يلْهث ذَّلكَ مثَل الْقَوم الَّذِين كذَّبواْ بِآياتنَا

فَاقْصصِ الْقَصص لَعلَّهم يتَفَرون} [الأعراف: 175- 176].

ويقول ‐ تعال ‐: {مثَل الَّذِين حملُوا التَّوراةَ ثُم لَم يحملُوها كمثَل الْحمارِ يحمل اسفَارا بِىس مثَل الْقَوم الَّذِين كذَّبوا بِآياتِ

اله واله لا يهدِي الْقَوم الظَّالمين}[الجمعة: 5].

وتأمل المثَل الأول مثَل {الَّذِي آتَينَاه آياتنَا فَانسلَخَ منْها فَاتْبعه الشَّيطَانُ فَانَ من الغَاوِين}، وتدبر هذا التعبير الإله المعجز:

{آتَينَاه آياتنَا فَانسلَخَ منْها}.. فهذا صنف من علماء السوء المنتسين عن الحق والهدى، الذين باعوا دينهم بثمن بخس، من

دنيا خسيسة، أو باعوا دينهم بدنيا غيرهم، أو بدنيا عدوهم.. وتلك أسوأ صورة لهم.. واسمح ل أن نقف قليلا مع توضيح هذا

المثل، كما جاء ف بعض التفاسير، وما له من آفاق وأبعاد..

قال صاحب تفسير المنار: "هذَا مثَل ضربه اله ‐ تعال – للْمذِّبِين بِآياتِ اله المنَزلَة علَ رسوله ‐ صل اله عليه وسلم

‐ علَ ما ايدَها بِه من اياتِ الْعقْلية والْونية، وهو مثَل من آتَاه اله آياتَه فَانَ عالماً بِها حافظًاً لقَواعدِها واحامها، قَادِرا

 الَّذِي لْمنَّ الْع ; اهبلفَس ،خَالَفَةالْم امتَم هلْمعفًا لخَالم لُهمانَ عك لب ،لْمالْع عم لمالْع توي لَم نَّهَلا، ودَلِ بِهالْجا وهانيب َلع

يعمل بِه  يلْبث انْ يزول، فَاشْبه الْحيةَ الَّت تَنْسلخُ من جِلْدِها وتَخْرج منْه وتَتْركه علَ ارضِ ‐ويسم هذَا الْجِلْدُ المسَخَ‐

جِلْدِه نم درتَجانُ يبالثُّعو ،هباحص يهلْقي قبِ الْخَلالثَّوك ،التَّارِكِ لَه لْمالْع نم خلنْسالمك هلمعو هلْمع نيب نايالتَّب انَ فك وا

ولحا يم ةيرصالْبو لْمنُورِ الْع نم هلَدَي قبي ذْ لَما ،لَه ةسوسالْو نم نتَمو هكردطَانُ، فَاالشَّي قَهلَةٌ.. لقد لَحص بِه لَه َقتَب  َّتح

.دِينفْسالْم دِينيِ الْفَاسا ،الْغَاوِين نم ارنْ صكَ اذَل قَبعاو ،هتسوسولِ وونَ قَبد

ويقول الإمام الرازي ف تفسيره: "وهذه الآية من أشدّ الآيات عل أصحاب العلم، وذلك لأنّه ‐ تعال ‐ بعد أن خص هذا

الرجل بآياته وبيناته، وعلمه الاسم الأعظم، وخصه بالدعوات المستجابة، لما اتّبع الهوى انسلخ من الدين وصار ف درجة

اللب، وذلك يدل عل أنّ كل من كانت نعم اله ف حقه أكثر، فإذا أعرض عن متابعة الهدى، وأقبل عل متابعة الهوى، كان

ه إلالم يزدد من ال ه أعظم، وإليه الإشارة بقوله ‐ عليه الصلاة والسلام ‐: ((من ازداد علماً، ولم يزدد هدىبعده عن ال

بعداً)) أو لفظ هذا معناه. ثم قال ‐ تعال ‐: {فَمثَلُه كمثَل اللْبِ انْ تَحمل علَيه يلْهث او تَتْركه يلْهث}، قال الليث: اللهث هو



أن اللب إذا ناله الإعياء عند شدّة العدو وعند شدّة الحر، فإنّه يدلع لسانه من العطش.

واعلم أن هذا التمثيل ما وقع بجميع اللاب، وإنما وقع باللب اللاهث، وأخس الحيوانات هو اللب، وأخس اللاب هو

اللب اللاهث، فمن آتاه اله العلم والدين فمال إل الدنيا، وأخلد إل الأرض، كان مشبهاً بأخس الحيوانات، وهو اللب

اللاهث، وف تقرير هذا التمثيل وجوه: الأول: أنّ كل شء يلهث فإنّما يلهث من إعياء أو عطش إلا اللب اللاهث فإنّه يلهث

ف حال الإعياء، وف حال الراحة، وف حال العطش، وف حال الري، فان ذلك عادة منه وطبيعة، وهو مواظب عليه كعادته

الأصلية، وطبيعته الخسيسة، لا لحاجة وضرورة، فذلك من آتاه اله العلم والدين، أغناه عن التعرض لأوساخ أموال الناس،

ثم إنّه يميل إل طلب الدنيا، ويلق نفسه فيها، كانت حاله كحال ذلك اللاهث، حيث واظب عل العمل الخسيس، والفعل

القبيح، لمجرد نفسه الخبيثة. وطبيعته الخسيسة، لا للحاجة والضرورة. والثان: أن الرجل العالم إذا توسل بعلمه إل طلب

الدنيا، فذاك إنّما يون لأجل أنّه يورد عليهم أنواع علومه، ويظهر عندهم فضائل نفسه ومناقبها، ولا شكّ أنّه عند ذكر تلك

اللمات، وتقرير تلك العبارات يدلع لسانه، ويخرجه لأجل ما تمن ف قلبه من حرارة الحرص، وشدة العطش إل الفوز

بالدنيا، فانت حالته شبيهة بحالة ذلك اللب الذي أخرج لسانه أبداً من غير حاجة ولا ضرورة، بل بمجرد الطبيعة

الخسيسة. والثالث: أن اللب اللاهث لا يزال لهثه ألبتة، فذلك الإنسان الحريص لا يزال حرصه ألبتة.

أما قوله ‐ تعال ‐: {انْ تَحمل علَيه يلْهث}؛ فالمعن أنّ هذا اللب إن شُدَّ عليه وهيج لهث وإن ترك أيضاً لهث، لأن ذلك

الفعل القبيح طبيعة أصلية له، فذلك هذا الحريص الضال إن وعظته فهو ضال، وإن لم تعظه فهو ضال، لأنّ ذلك الضلال

والخسارة عادة أصلية وطبيعة ذاتية له".

ويقول سيد ‐ رحمه اله ‐: "إنّه مشهد من المشاهد العجيبة، الجديدة كل الجدّة عل ذخيرة هذه اللغة من التصورات..

إنسان يؤتيه اله آياته، ويخلع عليه من فضله، ويسوه من علمه، ويعطيه الفرصة كاملة للهدى والاتصال والارتفاع.. ولنّه

ينسلخ من هذا كلّه انسلاخاً. ينسلخ كأنّما الآيات أديم له متلبس بلحمه فهو ينسلخ منها بعنف وجهد ومشقة، انسلاخ الح من

أديمه اللاصق بيانه.. أو ليست الينونة البشرية متلبسة بالإيمان باله تلبس الجلد باليان؟.. ها هو ذا ينسلخ من آيات اله

ويتجرد من الغطاء الواق، والدرع الحام، وينحرف عن الهدى ليتبع الهوى، ويهبط من الأفق المشرق، فيلتصق بالطين

المعتم، فيصبح غرضا للشيطان، لا يقيه منه واق، ولا يحميه منه حام فيتبعه ويلزمه ويستحوذ عليه.. ثم إذا نحن أولاء أمام

مشهد مفزع بائس ند.. إذا نحن بهذا المخلوق، لاصقاً بالأرض، ملوثاً بالطين. ثم إذا هو مسخ ف هيئة اللب، يلهث إن

طورد ويلهث إن لم يطارد.. كل هذه المشاهد المتحركة تتتابع وتتوال والخيال شاخص يتبعها ف انفعال وانبهار وتأثر.. فإذا

ثَلكَ مالمشهد كله: {ذل عل ،المشهد الأخير منها.. مشهد اللهاث الذي لا ينقطع.. سمع التعليق المرهوب الموح إل انته

الْقَوم الَّذِين كذَّبوا بِآياتنا فَاقْصصِ الْقَصص لَعلَّهم يتَفَرونَ * ساء مثًَ الْقَوم الَّذِين كذَّبوا بِآياتنا وانْفُسهم كانُوا يظْلمونَ}..

ذلك مثلهم! فلقد كانت آيات الهدى وموحيات الإيمان متلبسة بفطرتهم وكيانهم وبالوجود كله من حولهم.. ثم إذا هم

ينسلخون منها انسلاخاً. ثم إذا هم أمساخ شائهو اليان، هابطون عن مان الإنسان إل مان الحيوان.. مان اللب الذي

يتمرغ ف الطين.. وكان لهم من الإيمان جناح يرفون به إل عليين، وكانوا من فطرتهم الأول ف أحسن تقويم، فإذا هم

ينحطون منها إل أسفل سافلين! {ساء مثًَ الْقَوم الَّذِين كذَّبوا بِآياتنا وانْفُسهم كانُوا يظْلمونَ!}..

وهل أسوأ من هذا المثل مثلا؟ وهل أسوأ من الانسلاخ والتعري من الهدى؟ وهل أسوأ من اللصوق بالأرض واتباع الهوى؟

وهل يظلم إنسان نفسه كما يظلمها من يصنع بها هذا؟ من يعريها من الغطاء الواق والدرع الحام، ويدعها غرضاً

للشيطان يلزمها ويركبها، ويهبط بها إل عالم الحيوان اللاصق بالأرض، الحائر القلق، اللاهث لهاث اللب أبدا!!! وهل يبلغ

قول قائل ف وصف هذه الحالة وتصويرها عل هذا النحو العجيب الفريد إلا هذا القرآن العجيب الفريد!!

وما أكثر ما يترر هذا النبأ ف حياة البشر ما أكثر الذين يعطون علم دين اله، ثم لا يهتدون به، إنما يتخذون هذا العلم وسيلة



لتحريف اللم عن مواضعه، واتباع الهوى.. هواهم وهوى المتسلطين الذين يملون لهم ف وهمهم عرض الحياة الدنيا.

وكم من عالم دين رأيناه يعلم حقيقة دين اله ثم يزيغ عنها. ويعلن غيرها. ويستخدم علمه ف التحريفات المقصودة،

والفتاوى المطلوبة لسلطان الأرض الزائل! يحاول أن يثبت بها هذا السلطان المعتدي عل سلطان اله وحرماته ف الأرض

جميعاً!؟

ولقد رأينا من هؤلاء من يتب ف تحريم الربا كله عاماً ثم يتب ف حله كذلك عاماً آخر.. ورأينا منهم من يبارك الفجور

وإشاعة الفاحشة بين الناس، ويخلع عل هذا الوحل رداء الدين وشاراته وعناوينه.. فماذا يون هذا إلا أن يون مصداقاً لنبأ

الذي آتيناه آياتنا، فانسلخ منها، فأتبعه الشيطان فان من الغاوين؟

َلخْلَدَ اا نَّهلبِها، و ناهفَعنا لَرىش لَوه ‐ سبحانه ‐ عن صاحب النبأ: {ويه الون المسخ الذي يحأن ي ون هذا إلاوماذا ي

ارضِ واتَّبع هواه. فَمثَلُه كمثَل الْلْبِ انْ تَحمل علَيه يلْهث او تَتْركه يلْهث!}.. ولو شاء اله لرفعه بما آتاه من العلم بآياته.

ولنه ‐ سبحانه ‐ لم يشأ، لأن ذلك الذي علم الآيات أخلد إل الأرض واتبع هواه، ولم يتبع الآيات..

إنّه مثل لل من آتاه اله من علم اله فلم ينتفع بهذا العلم، ولم يستقم عل طريق الإيمان، وانسلخ من نعمة اله، ليصبح تابعاً

ذليلا للشيطان، ولينته إل المسخ ف مرتبة الحيوان! والإنسان الذي لا يتبع منهج اله يون مضطرب الحركة ف الحياة،

حت وإن كان ف نعمة، لأنّه معزول عن اله، وما دام معزولا عن اله تجده دائم التساؤل: أيدوم ل هذا النعيم أو لا يدوم؟ إنّه

يعيش دائماً ف قلق ورعب.. ومثله كاللب يلهث حال راحته، ويلهث حال تعبه.

ثم ما هذا اللهاث الذي لا ينقطع؟ إنه ف حسنا كما توحيه إيقاعات النبأ وتصوير مشاهده ف القرآن.. ذلك اللهاث وراء

ه آياته فينسلخون منها.. ذلك اللهاث القلق الذي لا يطمئنمن أجلها ينسلخ الذين يؤتيهم ال أعراض هذه الحياة الدنيا الت

كل تطلع علينا بهذا المثل ف ة ما تنأبداً. ولا يتركه صاحبه سواء وعظته أم لم تعظه، فهو منطلق فيه أبداً! والحياة البشري

مان، وف كل زمان، وف كل بيئة.. حتّ إنّه لتمر فترات كثيرة، وما تاد العين تقع عل عالم إلا وهذا مثله. فيما عدا الندرة

النادرة ممن عصم اله، ممن لا ينسلخون من آيات اله، ولا يخلدون إل الأرض، ولا يتّبعون الهوى، ولا يستذلّهم الشيطان،

ولا يلهثون وراء الحطام الذي يمله أصحاب السلطان!.. فهو مثل لا ينقطع وروده ووجوده، وما هو بمحصور ف قصة

وقعت، ف جيل من الزمان! وقد أمر اله رسوله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ أن يتلوه عل قومه الذين كانت تتنزل عليهم آيات

ه شيئاً أن ينتهوا إلليحذر الذين يعلمون من علم ال ،من بعده ومن بعدهم يتل ليبق لا ينسلخوا منها وقد أوتوها. ثم ه، كال

.لعدو هذا اللهاث الذي لا ينقطع أبداً، وأن يظلموا أنفسهم ذلك الظلم الذي لا يظلمه عدو هذه النهاية البائسة، وأن يصيروا إل

فإنّهم لا يظلمون إلا أنفسهم بهذه النهاية الندة! ولقد رأينا من هؤلاء ‐والعياذ باله‐ ف زماننا هذا من كان كأنّما يحرص

عل ظلم نفسه، أو كمن يعض بالنواجذ عل مان له ف قعر جهنم يخش أن ينازعه إياه أحد من المتسابقين معه ف الحلبة!

فهو ما ين يقدّم كل صباح ما يثبت به مانه هذا ف جهنم! وما ين يلهث وراء هذا المطمع لهاثاً، لا ينقطع حت يفارق هذه

الحياة الدنيا! اللهم اعصمنا، وثبت أقدامنا، وأفرغ علينا صبراً، وتوفنا مسلمين..

ثم نقف أمام هذا النبأ والتعبير القرآن عنه وقفة أخرى.. إنّه مثل للعلم الذي لا يعصم صاحبه أن تثقل به شهواته ورغباته

فيخلد إل الأرض لا ينطلق من ثقلتها وجاذبيتها وأن يتّبع هواه فيتبعه الشيطان ويلزمه ويقوده من خطام هذا الهوى..

ومن أجل أنّ العلم لا يعصم يجعل المنهج القرآن طريقه لتوين النفوس المسلمة والحياة الإسلامية، ليس العلم وحده لمجرد

المعرفة، ولن يجعل العلم عقيدة حارة دافعة متحركة لتحقيق مدلولها ف عالم الضمير وف عالم الحياة أيضاً..

إنّ المنهج القرآن لا يقدم العقيدة ف صورة (نظرية) للدراسة.. كذلك هو لا يقدّم هذا الدين دراسات ف (النظام الإسلام) ولا

ف (الفقه الإسلام) ولا ف (الاقتصاد الإسلام) ولا ف (العلوم الونية) ولا ف (العلوم النفسية) ولا ف أية صورة من صور

الدراسة المعرفية! إنّما يقدّم هذا الدين عقيدة دافعة دافقة محيية موقظة رافعة مستعلية تدفع إل الحركة لتحقيق مدلولها



العمل فور استقرارها ف القلب والعقل، وتحي موات القلب فينبض ويتحرك ويتطلع، وتوقظ أجهزة الاستقبال والاستجابة

ف الفطرة فترجع إل عهد اله الأول وترفع الاهتمامات والغايات فلا تثقلها جاذبية الطين، ولا تخلد إل الأرض أبداً.

ويقدمه منهجاً للنظر والتدبر يتميز ويتفرد دون مناهج البشر ف النظر، لأنّه إنّما جاء لينقذ البشر من قصور مناهجهم

وأخطائها وانحرافها تحت لعب الأهواء، وثقلة الأبدان، وإغواء الشيطان! ويقدّمه ميزاناً للحق تنضبط به عقول الناس

ومداركهم، وتقاس به وتوزن اتجاهاتهم وحركاتهم وتصوراتهم، فما قبله منها هذا الميزان كان صحيحاً لتمض فيه وما

رفضه هذا الميزان كان خاطئاً يجب الإقلاع عنه.

ويقدمه منهجاً للحركة يقود البشرية خطوة خطوة ف الطريق الصاعد إل القمة السامقة. وفق خطاه هو ووفق تقديراته..

وف أثناء الحركة الواقعية يصوغ للناس نظام حياتهم، وأصول شريعتهم، وقواعد اقتصادهم واجتماعهم وسياستهم. ثم

يصوغ الناس بعقولهم المنضبطة به تشريعاتهم القانونية الفقهية، وعلومهم الونية والنفسية، وسائر ما تتطلبه حياتهم العملية

الواقعيــة.. يصوغونهــا وفــ نفوســهم حــرارة العقيــدة ودفعتهــا، وجديــة الشريعــة وواقعيتهــا، واحتياجــات الحيــاة الواقعيــة

وتوجيهاتها.

هذا هو المنهج القرآن ف صياغة النفوس المسلمة والحياة الإسلامية..أما الدراسة النظرية لمجرد الدراسة، فهذا هو العلم

الذي لا يعصم من ثقلة الأرض، ودفعة الهوى، وإغواء الشيطان، ولا يقدم للحياة البشرية خيراً"!

المصدر: موقع المسلم

المصادر:


