
يشل الرصيد القيم والأخلاق ف أي حضارة أو أمة ما المرتز الأهم لاستحقاق تلك الحضارة الوجود، ولضمان

استمرارها وسيادتها، ولا نون مبالغين إن قلنا بأن أي حضارة تقوم عل غير الأساس الأخلاق ه حضارة غير واقعية

.ر تلك الحضارة طويلاأن تعم ة ولا أمل فوغير طبيعي

ة التحقيقة وأهمية ذلك المخزون الضخم من النداءات النبوي نَعحياة الشعوب والأمم س ة الأخلاق فوعندما ندرك مركزي

تدور ف فلك ((إنّما بعثت لأتمم مارم الأخلاق))، ومارم الأخلاق تلك ه جملة من المبادئ والقوانين الناظمة للسلوك

الإنسان بغية تحقيق معن الاستخلاف الإله لهذا الإنسان عل الوجه الأكمل والأتم.

ر الاعتقادي للإنسان، أو بمعنوطبيعة التصو ر الأخلاقد لنا أنّ هناك ارتباطاً وثيقاً بين طبيعة التصوما سبق يؤك كل

أعمق؛ التأكيد عل أنّ النظام الأخلاق بل مقوماته وخصائصه هو أحد أهم انبثاقات التصور الاعتقادي.

ولئن كان التصور الاعتقادي يحظ بذاك الأثر البالغ ف تشيل التصور القيم والأخلاق؛ فإنّ السؤال الذي يتبادر ف سياق

دراستنا هذه، يدور حول موقف الشريعة الإسلامية من حرمة النفس الإنسانية، والبعد الأخلاق ف ذلك الموقف، أو بصيغة

أخرى: كيف يمن أن يتجلّ التصور الأخلاق للشريعة الإسلامية من خلال رؤيتها لحرمة النفس الإنسانية ومانتها.

إنّ الحديث عن القيم والأخلاق هو حديث عن الإنسان ذاته، وللإنسان ف التعاليم الإسلامية منزلة مميزة، فقد خلق اله

الإنسان وجعل منه خليفة ف الأرض، ويسر له كل مقومات الاستخلاف تريماً له وتشريفاً، كما سخّر له كل ما ف الون

من مخلوقات ليتحقّق له معن التريم والاستخلاف هذا؛ {الَم تَروا انَّ اله سخَّر لَم ما ف السماواتِ وما ف ارضِ}

(لقمان: 20)، وهذا الاستخلاف والتسخير من اله ‐ سبحانه وتعال ‐ هو بمنزلة أخبار تَلفت الانتباه إل مانة هذا المخلوق

‐الإنسان‐ عند اله، وإل منزلته وكرامته عنده؛ {ولَقَدْ كرمنَا بن آدم وحملْنَاهم ف الْبرِ والْبحرِ ورزَقْنَاهم من الطَّيِباتِ

وفَضلْنَاهم علَ كثيرٍ ممن خَلَقْنَا تَفْضيلا} (الإسراء: 70).

ونظراً لذلك؛ كانت التشريعات الإلهية تُشدّد ف المحافظة عل النفس الإنسانية، وتدعو إل إحيائها، وتُحذِّر من الاعتداء

عليها، أو التسبب ف زوالها، كما تُشدّد ف الدعوة إل حماية الدم الإنسان، وذلك دونما تقيد بعرق أو بمذهب أو دين، فنجد

البيان القرآن قد تحدّث عن ذلك مستخدماً صيغة من صيغ العموم، بانْ ذَكر النفس الإنسانية بصيغة النرة مسبوقةً بالاسم

الموصول "من"، وكل ذلك من الصيغ الت تفيد العموم، كما جاء ذلك بأسلوب تشريع بليغ وشامل لل صور القتل

والتنيل والاعتداء عل الإنسان؛ {من اجل ذَلكَ كتَبنَا علَ بن اسرائيل انَّه من قَتَل نَفْساً بِغَيرِ نَفْسٍ او فَسادٍ ف ارضِ فَانَّما

قَتَل النَّاس جميعاً ومن احياها فَانَّما احيا النَّاس جميعاً..} (المائدة: 32)، يشير العموم المستفاد من الآية إل استغراق

البعد الأخلاق لحرمة النفس الإنسانية.. رؤية إسلامية
العل اتب : ياسر لطفال
التاريخ : 21 يناير 2011 م

المشاهدات : 6209



ة، فالأصل حرمة الدم الإنسانة أو غير الإيمانيالفوارق الإيماني ة، دون النظر إلالأنفس الإنساني تحريم القتل ليشمل كل

وعدم إباحة التعرض له، وهذا ما نص عليه عدد من علماء الشريعة عندما ذهبوا إل أنّ "الأصل ف الدماء أنْ تون محقونة".

ولم يقتصر البيان الإله عل هذا النص المشَرِع لحماية الدم الإنسان وصيانته؛ بل توالت النصوص القرآنية الخاصة بهذا

الشأن، والت شرعت لحفظ النفس الإنسانية من أي اعتداء، كضرورة من الضرورات الخمس وكمقصد من المقاصد

إليه، ومقصد تسع رفيع ومدعو اعتداء خُلُق إسلام النفس وحمايتها من أي انت المحافظة علة، فلية الالإسلامي

الشريعة إل تحقيقه، وتون المحافظة عليها ‐حسب الشاطب‐ بأمرين: أحدهما: تأمين كل ما يقيم أركانها ويثبت

قواعدها، وذلك مراعاةً لجانب الوجود، والثان: متعلّق بما يدرأ عنها الاختلال الواقع أو المتوقّع فيها، وذلك مراعاةً لجانب

العدم، وهذا يعن أنّ هدر الدماء المصانة والآمنة، وكثرة الهرج أو القتل، وممارسة الأعمال المؤدية إل استهداف النفس

الإنسانية المعصومة، هو من الأعمال المخالفة للأخلاق الإسلامية ولمقاصد الشريعة المعتبرة، وبالتال ه من الأخلاق

والمفاسد الت ينبغ درءها ومنعها.

إنّ المبادئ الأخلاقية ف الشريعة الإسلامية تنص عل أنّ الحياة الإنسانية منحة من اله ‐ سبحانه وتعال ‐ للإنسان، وهذه

الحياة لا يملك أحدٌ إزهاقها وانتزاعها بغير إرادة من اله، ونظراّ لذلك كان الاعتداء عل حياة الفرد دونما حق مشروع هو

بالقصاص ه المقابل كانت معاقبة الجان وعدم الاستقرار والأمن، وف المجتمع كلّه، وتعريض له للفوض اعتداء عل

النَّاس ا قَتَلنَّماَضِ فرا ادٍ ففَس ورِ نَفْسٍ انَفْساً بِغَي قَتَل نإحياء للمجتمع كلّه وإرساء لدعائم الأمن والاستقرار فيه؛ {م

جميعاً ومن احياها فَانَّما احيا النَّاس جميعاً..} (المائدة: 32).

‐ ه ‐ تعالرمة مغلّظة، قرن البشأن عظيم وح يحظ دين الإسلام، والدم الإنسان ولما كانت النفس الإنسانية معصومة ف

قْتُلُونَ النَّفْسلا يو لَهاً آخَرا هال عونَ مدْعلا ي الَّذِينكتابه العزيز؛ {و غير ما آية ف بين القتل بغير الحق، وبين الشرك به ف

الَّت حرم اله ا بِالْحق} (الفرقان: 68).

ونظراً لحرمة الدم الإنسان –أيضاً‐؛ فقد أخبر الرسول الأكرم أنّ أول الأمور الت يقض فيها بين العباد يوم الحساب إنّما

ه الدماء، فيقتَص من كل إنسان أصاب دماً حراماً، وف ذلك تنبيه إل تغليظ أمر الدماء بين الناس، وعظَم أمر الدم؛ إذ أنّ

البدء إنّما يون بالأهم، والذنب يعظُم بحسب عظَم المفسدة، وإعدام البنية الإنسانية غاية ف ذلك.

النفس المسلمة فحسب، وإنما تحمل ف رمتها لا تقتصر علصيانة النفس الإنسانية وح تؤكد عل ة التإنّ الأخلاق الإسلامي

دلالاتها معان العموم لتشمل حرمة الاعتداء عل الدم الإنسان مهما كان وصفه، ومهما كان انتماء صاحبه، وسواء أكان

ذلك نتيجة لجريمة عادية، أم كان بسبب ممارسات عنفية غير مشروعة –إرهابية‐.

ولئن كان الاعتداء عل النفس المسلمة من مسلمات الأمور فإن حرمة نفس الإنسان غير المسلم ‐سواء أكان؛ ذمياً أم

معاهداً أم مستأمناً‐ ه كذلك ثابتةٌ ف العديد من النصوص الشرعية وبما لا يدع مجالا لأي نقاش أو احتمال؛ لأنّ من أهم

مقتضيات عقد الذّمة وعقد المعاهدة وعقد الاستئمان أن يتعهد الْمبرِم لتلك العقود بتوفير الأمن، وتأمين حماية الأنفس

والأرواح، ويتعهد بحقن الدماء وصيانتها من الهدر، وعليه فإنّ أي إخلال بالمتعهد به هو من الغدر المشئوم والنث المحرم؛

الذي يسخطه اله ورسوله –صل اله عليه وسلم‐؛ {الَّذِين ينْقُضونَ عهدَ اله من بعدِ ميثَاقه ويقْطَعونَ ما امر اله بِه انْ

يوصل ويفْسدُونَ ف ارضِ اولَئكَ هم الْخَاسرونَ} (البقرة: 27).

لقد تقرر لدى كل فقهاء الشريعة أنّ أهل الذمة والمعاهدين والمستأمنين جميعهم معصومو الدماء، وأنّ قتالهم وقتلهم حرام

بالإجماع، حت أنّ الأحاديث النبوية جاءت لتأكد عل أنّ الاعتداء عل حرمة تلك الأنفس سبباً للحرمان من دخول الجنة، بل

حت من رائحتها، وعليه فإنّ أي اعتداء عليهم أو إيذاء لهم هو مخالف للتعاليم والأخلاق الدينية المنصوص عليها.

كما يتجل البعد الأخلاق ف حرمة النفس الإنسانية من خلال رؤية الشريعة وموقفها من بعض الممارسات الت تمس



الإنسان جسداً وروحاً:

ـ من ذلك مثلا: حرمة اعتداء الإنسان عل نفسه، سواء أكان ذلك الاعتداء بإزهاق الروح بصورة مباشرة –الانتحار‐، أم من

خلال القيام بفعل ما قد يؤدي إل تلف النفس أو زوال الروح، كأنْ يستأصل الإنسان عضواً من جسده لغير مرض أو

مصلحة شرعية تعود عليه؛ {ولا تَقْتُلُوا انْفُسم انَّ اله كانَ بِم رحيماً} (النساء: 29)، ثم إنّ نفس الإنسان ليست ملاً له،

وإنّما ه ملك لخالقها، وسيسال الإنسان عنها، هل حفظها وقام بأداء حقوقها وواجباتها، أم أنّه ضيعها واعتدى عليها، ولم

يراع فيها مقاصد الشرع بأنْ يحقّق لها المصلحة ويدرأ عنها المفسدة.

فل حمايتها وصيانتها، ولم يقتصر الأمر علت ام التة، فرض العديد من الأحـ ومن عظيم اهتمام الإسلام بالنفس الإنساني

الظروف العادية أو الطبيعية بل تعدّاه ليشتمل كل الحالات الاستثنائية؛ كحالات القتال الت تقع بين المسلمين وغيرهم، فان

بذلك غايةً ف الإنسانية والرحمة والعدل، ونلحظ ذلك ف العديد من التشريعات القتالية، والت من أهمها: ما جاء بخصوص

نة من الرعايا المنتمين للعدوأنّ هناك أصنافاً معي ة، إذ جاءت النصوص لتأكد علحماية بعض ضحايا النزاعات الدولي

المحارِب، لا يجوز قتالهم ولا يجوز الاعتداء عليهم، وتذخر المدونات الفقهية ف العديد من الأمثلة عل أولئك الأصناف،

فانت الشريعة الإسلامية بذلك شريعة أخلاقية تحفظ الدماء وتصون الأنفس حت ف حروبها ومع أعدائها.

ـ وقد بلغت الأخلاق الإسلامية ذروتها عندما قررت موقفها من حرمة الإنسان حت بعد الموت، حيث حظ قتيل المعركة ‐

وإن كان عدواً‐ بحصانة تحفظ له كرامته الجسدية من الانتهاك، وتحم حسده من أي مثلَة أو تشويه.

ـ ومن أكثر المسائل الت يتجل فيها البعد الأخلاق ما قررته الشريعة الإسلامية من أنّ التعامل مع أسرى العدو حالة الحرب

ينحصر بـ"المن أو الفداء"، مؤكدة بذلك عل أن الأخلاق الإسلامية تأب الاعتداء عل الأسرى بالقتل أو الإيذاء، وليس ذلك

فحسب؛ بل أصبح إطعام الأسير والتودد إليه، وحسن معاملته، من الأشياء المتسبِبة ف امتداح المؤمنين الخُلَّص.

أخيراً: هناك الثير من التشريعات الإسلامية الت نصت عل حرمة النفس الإنسانية، ولن ما يعنينا من كل ذلك هو التأكيد

ة، وأن النظام التشريعة وعظمة الأخلاق الإسلاميوإنساني للشك‐ سمو أن كل تلك التشريعات تُبرز ‐وبما لا يدع مجالا عل

الإسلامــ هــو كيــان مجســد لهــذه الــروح الأخلاقيــة، وأن الأخلاق هــ جــوهر الإسلام وروحــه الساريــة فــ جميــع تشريعــاته

وجزئياته، لدرجة أننا لا ناد نعثر عل حم تشريع واحد إلا ونجد البعد الأخلاق حاضراً فيه.

المصدر: موقع رابطة العلماء السوريين

المصادر:


