
(1) استهداف المنهج أم استهداف الإسلام ذاته؟!

التعاون بين الليبراليين من جهة والشيعة الرافضة من جهة أخرى ف العالم العرب قضية مطروحة للنقاش، لاسيما حول

الأهداف المشتركة بينهما. وهذا ما يستوجب البحوث والدراسات الثيرة عن حقيقة التعاون، وعن مآلات خطابهما وأثره

عل الوحدة الفرية والسياسية للشعوب والدول الإسلامية.

وقد كتبت عن هذا التعاون مقالات منشورة وكثيرة، ومن ذلك مقالات بعنوان: «الليبروصفوية والوطنية السعودية 7/7»،

وفيها بعض الأدلة والقرائن الت تؤكد أن ليبرالي مثقف الشيعة ف دول الخليج هم الجسر العمل لتمرير الأفار الصفوية

من قُم وطهران إل إخوانهم الآخرين ليبرالي «أهل السنة» ‐ إن صح التعبير ‐! لاستهداف المنهج السلف، وذلك بحسب

المراجعات والماشفات من دعاة الليبرالية أنفسهم.

فهل «الليبروصفوية» بهذا الواقع تتقاطع مصالحها تجاه تحقيق هدف مشترك هو تشويه المنهج السلف؟

وهل مآلات خطابهم الثنائ المشترك تمثل معول هدم للوحدة الفرية، ومن ثم صناعة التصدع ف الوحدة الفرية تحت

مسم التعددية الفرية، وما سيترتب عل ذلك من تعددية سياسية تهدد الوحدة الفرية والسياسية عل حد سواء؟

قد يون من ذكاء هذا الخطاب الثنائ ف تحقيق أهدافه المزدوجة ‐ كما يتصورون ‐ استهدافه المنهج السلف وخطابه

بالانتقاص والازدراء لأتباعه وأنصاره تارة، والهجوم عل مؤسساتهم الدينية واتهام الرموز أو المؤسسات بأشنع التُهم المنفّرة

للأجيال من هويتهم الفرية الحقيقية تارة أخرى! ومحاولات إسقاط رموز المنهج السلف التجديدية والإصلاحية عبر التاريخ

محور أساس ف خطابهم، وكذلك فإن محاولات إقصاء المجتمع الإسلام عن بعض شعائر الإسلام ومرجعيته الحقيقية

واضحة ف خطابهم المزدوج!

وكل ذلك للتمويه عل المقصود من وراء خطابهم «الليبروصفوي»، وهو نقد الإسلام ومنهجه الصحيح، لن الاستهداف

الشامل لل مدارس المنهج السلف ورموزه ومؤسساته يشف حقيقة المستَهدف المقصود، فالسلفية أو الحنبلية أو مدرسة

ابن تيمية أو الوهابية ‐ كما يصفونها ‐ كلها ف الحقيقة لا تعدو أن تون المعبِر عن المنهج الإسلام الصحيح ف الاستدلال

للفهم الصحيح للنصوص وتفسيرها، كما هو المعروف عن هذا المنهج.

الليبروصفوية والمنهج السلف
اتب : محمد السلومال

التاريخ : 7 أغسطس 2015 م

المشاهدات : 7961



فالسلفية ‐ مثً ‐ منهج وليست عقيدة أو أيديولوجيا مستحدثة ‐ كما هو معلوم ‐، بل إن هذا المنهج ف الاستدلال

والتفسير والفهم لحقيقة الإسلام ليس حرا عل ابن حنبل أو ابن تيمية أو دعوة محمد بن عبدالوهاب الإصلاحية ‐ رحم اله

هذا الفهم، كما تتفق عل تتشارك ف الجميع ‐، فمعظم الدعوات الإصلاحية لنهضة الأمة الإسلامية عبر تاريخها الإسلام

هذا المنهج الصحيح ف فهم القرآن والسنة، حت لو لم تتسم بالسلفية أو منهجها.

و«الليبروصفوية» بطرحها المترر ف التشويه والانتقاص لهذا المنهج ومن ورائها الغرب المتعصب دينيا وسياسيا يعدُّون

للاحتفالية بهزيمة أهل السنة والجماعة ليتبرأ بعضهم أو بعض دعاتهم ومثقفيهم من مصطلح المنهج السلف، أو يخجلوا من

الانتساب إليه، ظنًا منهم أنه يعن جماعة أو فئة محددة أو دعوة معينة، ومن ثم تتون الهزيمة النفسية لدى بعض الأوساط

الدعوية والسياسية أو الثقافية والاجتماعية، وما علم بعض هؤلاء المستهدَفين أن هذا التخل عن هذا المنهج لا يعدو أن يون

تخليا عن الإسلام بشل أو بآخر، ولعل هذه الفقرات المتتابعة عن هذا الموضوع (5/5) تشف عن بعض الحقائق الت قد

تون غائبة عن المستهدَف بالهزيمة النفسية والفرية بشل خاص، كما تشف عن طبيعة المنهج السلف وقوة المقاومة

فيه!! إضافة إل أبعاد الهجوم الشرس وأسبابه.

الحرية الحقة قيمة كبرى ف حياة المسلم، حيث لا تتعارض مع عبودية اله، بل إن عبودية اله ه الحرية، وأي ليبرالية

تتمرد عل العبودية له الواحد الأحد مرفوضة ف المجتمع المسلم، والتمرد عل الأديان الذي حدث ف الغرب نتيجة طبيعية

للأديان المحرفة الت تتصادم مع العقل وكرامة الإنسان وحقوقه المشروعة، بل قد تون مبررة، والليبروصفوية تتجاهل أن

الحرية الحقيقية ه الت لا تؤذي الآخرين ف معتقدهم وثقافتهم، أو تُلحق الضرر بهم، أو تصادر حرية الاختيار الصحيح

لهم.

ولذلك، هل دعاة الليبرالية السعودية تجاوزوا حريتهم إل انتهاك حريات وحقوق الآخرين ف محاولاتهم مسخ هوية الوطن

الإسلام وبلاد الحرمين ورسالته من خلال التشويه المنظَّم للمنهج السلف وما ف ذلك من هدم ثوابت الإسلام وقيمه؟ وهل

هم بهذا الاستهداف يدركون حقائق التاريخ وقيم الوحدة السياسية للأمة، ومن ثم حقيقة هوية الأمة الإسلامية؟

لقد هوجمت السلفية أو المنهج السلف ف الإعلام الدول والمحلّ بشل غير مسبوق وكأن هذا المنهج ام المصائب والعائق

الأكــبر عــن الحداثــة والتجديــد والإصلاح والتطــوير. يفعلــون ذلــك بخلــط متَعمــد بيــن المنهــج ‐ الــذي هــو الإسلام ‐ وبيــن

الممارسات الخاطئة ف حقه من السياسيين أو الشرعيين، الذين قد يونون أساؤوا إليه أكثر من خصومه. فف محاولات

التشويه الليبروصفوي قال أحدهم ممن فَقَدَ ذاكرته التاريخية عن العامل الرئيس ف تأسيس الوطن السعودي ووحدته: «لم

تَعد دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب اليوم إلا عبىا عل الدولة السعودية»[1]، وغير ذلك من اللمات المتشنجة، والأقوال

.[2]هذا لا تعد ولا تحص ف

رية لدى الليبرالية فس أزمة نفسية وفالدولة وما شابهه من أقوال كثيرة يع والقول السابق بأن السلفية عبء عل

السعودية، فهل السبب أن المنهج السلف يعد الأقوى ف تحصين المجتمع من محاولات التغريب القسري الذي هو هدفهم؟

أم أن الخطاب «الليبروصفوي» بهذا يستهدف تغيير الهوية الوطنية للوطن السعودي من خلال تشويه الأساس الذي قامت

عليه الوحدة الوطنية؟ أم أن هناك جهً عن حقيقة العقد الاجتماع بين الحاكم والمحوم ‐ بغض النظر عن الممارسات

الخاطئة ‐ وأنه قائم عل التوأمة بين السياسة والدين؟! ثم هل محاولات التجريد من الهوية الوطنية ه الوطنية الت يؤمن

بها منتسبو الليبرالية ودعاتها؟!

لقد تجاوزت «الليبروصفوية» العداوة للمنهج السلف إل وصفه بالتعصب والجمود وعدم التسامح وأنه منهج يدعو لعدم



وحدة الأمة الإسلامية، كما وصفوه بما يسم «عدم الانفتاح عل الآخر» مما هو مدون ف مقالات هؤلاء، بالرغم من أن

كتابات المنصفين من الغربيين وصفت هذا المنهج بعس تلك المزاعم، بل أكدت أن هذا المنهج هو الأصل وهو الموحد

للأمة، كما أنه المنهج المتميز بتأصيل التسامح سعيا لوحدة الأمة الإسلامية عل عقيدة أهل السنة والجماعة، خلافًا لمناهج

فرق الشيعة والخوارج والمعتزلة، حيث تعصب هذه الطوائف وغيرها وانشقاقها عن الأمة المسلمة وتمزيق وحدة الأمة.

للمذهب السن وحدة الأمة: «امتثا ف شارل سان برو» عن دور المنهج السلف» ر الفرنسوبهذا الصدد، كتب المف

السلف، رأت الحنبلية أن ما ينبغ إعطاؤه الأفضلية هو وحدة الأمة والخير العام، لذلك كانت الحنبلية الموجودة ف قلب

أساءت فهم معن مذهب أهل السنة والجماعة مذهب الوسط بين التفريط والإفراط المتناقضين، لقد حاربت العقائد الت

تافل الأمة والتسامح اللذين تجعل الشريعة منهما واجبا مفروضا عل كل مؤمن، وخلافًا للخوارج والمعتزلة وبعض الفرق

الشيعية، لم تؤسس الحنبلية أيديولوجيا شمولية، فه لم تُؤدِ إل العنف»[3].

كما سجل الباحث الفرنس الآخر محمد ملين شهادته للمنهج السلف، وتحديدًا الذي قامت عليه الوحدة السعودية بأنه قادر

عل الانفتاح والإصلاح والتجديد دون التنازل عن ثوابته، والعجز ليس ف ذات المنهج بقدر ما هو ف جوانب الممارسات،

وكتب ملين بعبارات أوضح عن انفتاح هذا المنهج الموصوف بالحنبلية والسلفية تارة، والوهابية تارة أخرى، فقال: «أقدم

العلماء عل بذل جهود أيديولوجية كبيرة من أجل إنقاذ الأساس ف المذهب وفقًا للقاعدة الفقهية، الت تنص عل مراعاة

أخف الضررين، وكان أن قرروا بدعم وتشجيع من السلطة السياسية، الانفتاح عل المذاهب السنية الأخرى»[4].

وبما أن «الليبروصفوية» تعاهدت عمليا ف خطابها الإعلام عل تشويه المنهج السلف المتمدد عالميا والسائد ف المجتمع

السعودي بثير من الوسائل الإعلامية، فإن هذه الموضوعات الفرعية ف هذا المقال ليست معنية بالرد عل تلك الدعاوى

والمزاعم بقدر ما ه معنية بشف بعض الحقيقة عنها، كما أن هذا الموضوع لن ينتصر لهذا المنهج بأقوال أو مؤلفات أتباع

المنهج السلف أو علمائه ‐ بالرغم من الأحقية ف ذلك ‐ لن سيون الاكتفاء باقتباس بعض الأقوال والاستدلالات من

باحثين غربيين منصفين أمضوا السنوات العديدة للوصول للحقيقة، بل وتَعلَّم بعضهم اللغة العربية لمعرفة حقيقة ما يثار

عن الإسلام وعن المنهج السلف تحديدًا، وأكثر من ذلك أن بعضهم قاده الفضول المعرف للوصول للحقيقة بسبب الحملات

الشرسة المنظَّمة عل السلفية ومنهجها.

:الغرب منظور البحث العلم (2) السلفية ف

استهداف المنهج السلف ‐ كما ورد سابقًا ‐ كشف كثيرا من حقيقة الهجوم المنظم من «الليبروصفوية» داخليا وخارجيا

من الإعلام الغرب والإيران لصناعة كثيرٍ من الفراغ الفري والعقدي لمجتمعات أهل السنة والجماعة عموما ف العالم

الإسلام، والتركيز عل إضعاف هوية المجتمع السعودي العقدية الت ه قدره ف صناعة وحدته الفرية وقوته السياسية،

وصياغة منظومته الثقافية والوطنية، كما أن القراءة الصحيحة لمصطلح المنهج السلف تشف أكثر عن دوافع أعدائه

وأهدافهم، ولذلك تأت أهمية التحرير للمصطلح لتؤكد التوافق العلم بين المصطلح والمفهوم، والفرق بين الحقيقة والزيف.

فمن خلال القراءة التاريخية ف بعض المصادر، فإن المقصود بالسلفية أو المنهج السلف هو: المنهج القائم عل التاب

والسنة وِفق فهم سلف الأمة، ومن ذلك تقديم النقل عل العقل لعدم تعارضهما، والمنهج السلف بهذا المفهوم أكبر من

المجتمع السعودي ودولته وعلمائه، وليس المقصود بالسلفية الواردة هنا: تلك الصورة النمطية التقليدية المشوهة من

خصومها وأعدائها، أو من بعض أتباعها وأدعيائها من بعض المحسوبين عل العلم والعلماء، أو جماعات شرك الطاعة

للولاة ومن ف حمهم. والقصور الموجود ف الاجتهاد والتجديد، أو ف الجوانب التطبيقية الخاطئة ليس ناتجا عن قصور



المنهج بقدر ما هو ناتج عن ممارسات بعض أتباعه من الشرعيين والسياسيين، كما أن المستجدات العالمية والتحولات

الثقافية لا تبرر طبعة جديدة للإسلام أو تفسيرا محترا أو مشوها لقيمه ومبادئه وتشريعاته من أي جهة كانت.

ويتعرض الإسلام بمفاهيمه العقدية والجهادية لهجوم فري وإعلام غير مسبوق تحت مسم: التعصب، والتشدد، والجمود،

والعنف، والإرهاب، ونسبة ذلك إل المنهج السلف، هروبا من المواجهة المباشرة مع الإسلام، ومقتض العنوان ف هذا

الموضوع يتطلب الاقتصار عل بعض النقولات من بعض التب الغربية عن المنهج السلف ومدرسته ‐ كما سبق ‐ كما

يقتض الشف عن الدعاوى والمزاعم من خصوم المنهج، وهم «الليبراليون والصفويون» وأسيادهم، وما بينهم من قواسم

مشتركة ف الأهداف.

فعن مصطلح السلفية أو مفهومها كتب المفر الفرنس شارل سان برو، ف كتابه: «مستقبل السلفية بين الثورة والتغريب»،

فقال: «حظيت كلمة سلفية salafisme بشهرة ما لبثت أن فقدتها نظرا للتحريف المذهل ف معناها الذي وقعت ضحية له،

فالمعلوم أن العودة إل السلف الصالح أي صحابة النب صل اله عليه وسلم ومن أتوا بعدهم مباشرة (القرون الثلاثة

المفضلة) ه إحدى ثوابت السنة الت تستند إل حديث النب محمد صل اله عليه وسلم (خيركم قرن ثم اللذين يلونهم ثم

الذين يلونهم)[5]، هذا المستند موجود عند سائر مفري أهل السنة والجماعة، أي الغالبية من السنة، إنها أحد مرتزات

الإصلاح الذي كان محمد بن عبدالوهاب أحد أهم رواده، لن محمد عبدالوهاب هو الذي أطلق عبارة (سلفية) ف القرن

التاسع عشر، وبدأ الحديث عن مذهب سلف شل أحد مرتزات الإصلاح والتقدم، والجدير ذكره أن المذهب السلف ليس

أيديولوجيا، بل منهجية، أي وسيلة لفهم الدين بالعودة إل الأصول واستبعاد التفسيرات غير اليقينية والإضافات والخرافات،

وأيضا عوامل الجمود الت تراكمت عبر الزمن، فالسلفية الت لا تنفصل عن الإصلاح وعن ممارسة الاجتهاد ونبذ التقليد

الأعمـ، هـ ضمـان للأصالـة وصـفاء المنشـأ والتقيـد بأصـول الإسلام، ولا علاقـة للسـلفية بـأي تطـرف، ولا حتـ بالنزعـة

المحافظة»[6].

كما قال ف موضع آخر: «وإذا كانت عبارة (سلف) تعبر أكثر عن ميل نحو السلفية وبعض الانفاء نحو الماض، فإن

السلف هو الذي يعرف السلفية والنصوص والأخبار والعقيدة والمعارف المتوارثة عن الأسلاف الأقدمين، إنه عارف مطلع

يرنو لأن يعيش السلفية وأن يعمل عل نشرها، ناسجا علاقة بين الماض والحاضر والمستقبل»[7].

إن القضية الرئيسية عند «الليبروصفوية» ليست سوى محاولات إسقاط للثوابت وللمنهج السلف تحديدًا من عيون أتباعه

ومؤيديه وأنصاره، فهو المنهج الذي يحصن المجتمعات من التغريب، ويقوي مناعتها أمام الأطماع الأجنبية، بل إنه

الحصانة الفرية والسياسية أمام التوسع الإيران المعلن الذي يستهدف السيطرة عل الحرمين الشريفين بدون تُقية من

أصحاب هذا المشروع، وبالتال تفتيت الوحدة السياسية ف كل دولة إسلامية، وبلاد الحرمين بشل خاص[8].

فالمنهج السلف هو الهوية الوطنية الفرية للوطن السعودي، والتعاون الليبرال الصفوي عل هذه الهوية لا يقل عن التعاون

الليبرال الغرب ف عمليات التغريب القسري.

بعد هذا العرض اليسير عن المصطلح ومفرداته ومعانيه، وعن هوية المجتمع المسلم بشل عام والمجتمع السعودي بشل

خاص حيث قدره، هل تون الهزيمة النفسية أو الفرية من هذا المصطلح كما يريد الخصوم؟! وهل بعد هذا يون الخجل

من الانتساب إل السلفية أو المنهج؟! وهل بعد وضوح المصطلح ومفاهيمه يون الاعتزاز بهذا المنهج ‐ عل المستوى

الرسم وغيره ‐ الذي يحفظ للمسلمين هويتهم ووحدتهم وسيادتهم واستقرارهم؟!



(3) حقيقة السلفية:

كتب هنري كوبان ف تعليقه عل كتاب شارل سان برو «مستقبل السلفية بين الثورة والتغريب»[9] عن حقيقة السلفية

وعلاقتها بالتطرف، ودورها المقلق لعدوها ف مقاومة التغريب، وكان مما قال كوبان: «يوضح المؤلف أن السلفية الإسلامية

تشل أفضل رد عل الانحرافات المتعصبة والمتطرفة، وعل التغريب الذي أدى إل إنار الحضارة الإسلامية، وبين الثورة

والارتهان تُشل السلفية الت تنبض بالحياة تعبيرا عن إسلام يجب أن يسع إل التوفيق بين الإيمان بالعقيدة الثابتة ومظاهر

التطور، وذلك عبر ممارسة الاجتهاد الذي يشل مبدأ الحركة ف بنية الإسلام»[10].

البـاحث الأكـاديم الـدكتور «شـارل سـان بـرو» وهـو المـؤرخ الفرنسـ المتخصـص فـ العلـوم السياسـية ومـدير مرصـد

الدراسات الجيوسياسية ف باريس والأستاذ ف كلية الحقوق قد دون بعض الحقائق ف كتابه: «مستقبل السلفية بين الثورة

والتغريب» عن مزاعم التطرف ف الفر السلف، وكان مما قال: «إن الادعاء بأن السلفية تؤدي إل التطرف، أو أنها متطرفة

هو قول مغلوط، لقد استخدم الرادياليون المتطرفون، والثوريون والخوارجيون، ‐ دون وجه حق ‐ عبارة خاصة بالسلفية

السنية المستقيمة، ف حين أن مراجعهم الأيديولوجية الحقيقية مختلفة تماما»[11].

وعن حقيقة السلفية (المنهج السلف) ودورها البارز ف الإصلاح والتطوير ومواجهة الانحرافات كتب برو: «منذ أكثر من

قرنيين راجت التحليلات والروايات غير الموضوعية الت تناولت المنهج السلف، ولا بد من الاقتناع بأن شيخ نجد [محمد بن

عبدالوهاب] قد أقض مضجع كثير من الناس الذين وصل بهم الأمر إل هذا الحد من العداء له، لنه هو الذي جدَّد السلفية

ف مواجهة الانحرافات الأكثر خطورة، والذي أطلق الإصلاح الذي يحتاج إليه الإسلام، وك نفهم بصورة أفضل هذا الرجل

التاريخ، يجب بادئ ذي بدء الاهتمام بالعديد من أحداث حياته، ومن ثَم من جانب كبار العاملين ف الذي ما انفك مجهو

.[12]«وإصلاح ر سلفل بساطة أعمال مفتُعد ب أعماله الت يجب الاستناد إل

وبما أن عقدة الليبروصفوية مع السلفية (المنهج السلف) ه الزعم بعدم قدرتها عل مواكبة التطوير والتحديث والإصلاح ‐

كما يدَّعون ‐ فإن الدكتور شارل برو وصفها بعس ذلك تماما من خلال الشرح والتحليل عن تجربة الشيخ المجدد محمد

بن عبدالوهاب، وأكد أنها تتضمن قيم الإصلاح وعوامل النهضة، وعنها كتب تحت عنوان: «أصول الإصلاح» فقال: «وكان

شيخ نجد محمد بن عبدالوهاب رائد المذهب الإصلاح، قد استعاد بأسلوبه الخاص وف سياق تاريخ واضح جدًا الأصول

الأساسية للسلفية، وأعط زخما جديدًا للإسلام الذي كان غارقًا ف سبات عميق، ورغم الخصوم الأقوياء الذين حاربوا هذه

الحركة الإصلاحية، فمن الثابت أن تأثيره كان هائً نظرا لونه ف أساس يقظة الإسلام وتجدُّده»[13].

وعن النهضة الفرية والثقافية لدعوة الـمجدد الشيخ محمد بن عبدالوهاب وما فيها من الحداثة والتحديث، ومقاومة

التغريب، والتحصين من مخاطر التعددية الفرية الت تؤدي إل إضعاف مناعة الأمة وحصانتها وتفيك قوة الوحدة

السياسية والوطنية أو الإجهاز عليها، كتب برو: «يمن عدّ محمد بن عبدالوهاب رائدًا لحركة الإصلاح ف الإسلام؛ لأنه طرح

مسبقًا تساؤلات طورها لاحقًا أولئك الذين اطلقت عليهم تسمية إصلاحيين وأحيانًا حداثيون، وبعيدًا عن كونه مذهبا جديدًا،

تحدد فرة محمد بن عبدالوهاب بأنها حركة إصلاحية: (تنتم الوهابية إل جملة الإصلاحات الإسلامية الت شهدها القرن

الثالث عشر الميلادي) أي أن هذه الإصلاحات الت كانت إذا صح القول بالنسبة إل الإسلام ه ما تشبه عصر النهضة

بالنسبة إل أوربا (العودة إل الأصول)»[14].

ويؤكد الباحث نفسه عس ما يثار عن الحنبلية والسلفية ومزاعم الجمود الفقه لدى المنهج السلف بقوله إن السلفية

يا ف الثقافة الحنبلية تظهر وقت الأزمات، فيقول ناقً عن المستشرق «لاوست»: «الإسلام السلف يعد مذهبه مونًا جوهر



الإسلامية، ومع الرغبة ف الحسبان (أن المذهب الحنبل بشخص مؤسسه وأهم أتباعه أصبح أحد العناصر المونة للثقافة

الإسلامية)، وأصبح من الضروري التعرف بشل أفضل إل فر ابن حنبل الذي كان له تأثيره عل العديد من المثقفين

والمفرين والمسلمين، وبخاصة الطليعيين كالشيخ محمد بن عبدالوهاب، وأهم رواد التيار الإصلاح الذي اشتهر ف نهاية

القرن التاسع عشر»[15].

ويؤكد برو انفتاح السلفية (المنهج السلف) ‐ عس مزاعم الليبروصفوية ‐ حينما قال عنها: «السلفية خير تعبير عن

وسطية الإسلام وقدرته عل التوفيق بين الإيمان والانفتاح».

كما تقول الباحثة الأمريية «ناتانا دي لونج باس» عن الحوار والمناظرة ف المنهج السلف السياس: «دعا محمد بن

عبدالوهاب إل المناظرات والحوار أكثر مما دعا إل العنف والحرب، لأن الحوار هو الطريقة المثُل للتعامل مع هؤلاء، آمن

بقيمة الحوار والمنطق الأكثر إقناعا من الحرب»[16].

،فير والظلامية ومنبع الإرهاب بالسلفية أو المنهج السلفمن خلال ما سبق من اقتباسات يتأكد أن إلصاق تهم التشدد والت

تحت أي مسم كان له أجندته الخفية والظاهرة، حيث إن هذه المزاعم تصب بشل مباشرٍ وغير مباشر ف هدم المشروع

الأساس للأمة المتمثل بوحدتها الفرية، وهذا يعد جناية بحق الوحدة الفرية للأمة أو المنهج السلف، وهو بالتال يعد خدمة

لأعداء رسالة الوطن، فتفتيت وحدته الفرية إضعاف لأساس وحدته السياسية، ومن المسلَّمات أن أي أمة تفقد هويتها

العقدية ووحدتها الفرية يسهل توجيهها، وتقوى فيها السيطرة للوافد الفري سواء عل الفرد أو عل المجتمع والدولة.

فحسب ما سبق فإن استهداف السلفية ومنهجها ورموزها عبر القرون هو ف حقيقته استهداف للإسلام ذاته القائم عل منهج

التاب والسنة، فالسلفية منهج ف الاستدلال ‐ كما سبق ‐ تتشارك ف هذا المنهج جميع جماعات أهل السنة والجماعة،

والاستهداف لهذا المنهج بانتقاص رموزه التجديدية والإصلاحية مثل ابن تيمية ومحمد بن عبدالوهاب مما يؤكد حقيقة

المشروع العالم «الحرب الصليبية والصفوية الحديثة» لإيقاف مدِّ الإسلام وانتشاره وانتصاره، ولن اله وعدَ ووعده

الحق كما قال تعال: {واله غَالب علَ امرِه ولَن اكثَر النَّاسِ لا يعلَمونَ} [يوسف: 21].

(4) الإسلام السياس والإسلام المرفوض:

العقيدة والسياسة توأمان ف المنهج السلف لا ينفك أحدهما عن الآخر، بل هما الهوية الحقيقية لأي دولة إسلامية، وتتأكد هذه

التوأمة لأي دولة ف جزيرة العرب، حيث لا خيار غير الإسلام عل منهج السلف الصالح، وهذا المنهج هو الهوية الحقيقية

لبلاد الحرمين (السعودية) بغض النظر عن أي ممارسة خاطئة ف حقه، كتب المفر الفرنس «د. شارل برو» عن الإسلام

السياسـ[17] وأهميـة الحسـبة ‐ وهمـا عـدوان لـدودان للمشـروع الليبروصـفوي التغريـب ‐ فـ دعـوة الشيـخ محمـد بـن

عبدالوهاب حيث ۇلدت الدولة السعودية من رحم الدعوة السلفية، وكان مما قال: «أما بالنسبة إل محمد بن عبدالوهاب

فان الأمر يتعلق بإصلاح العلاقة بين السياس والدين، أي بإعادة بناء دولة إسلامية حقيقية تقوم عل أسس سليمة، تطبق

الشريعة المقدسة، وتحرص عل أن يسود العدل، وتعمل عل تشجيع الأمر بالمعروف والنه عن المنر طبقًا للشريعة

العامة الإسلامية السلفية، وكان لا بد من ترجمة ذلك إل وقائع، والحال هذه كانت تنتشر ف سائر أنحاء المنطقة تقريبا

عادات غريبة وطقوس خرافية ومعتقدات تناقض العقل والدين»[18].

ولهذا فإن المزاعم تسقط حينما تون الحوكمة أو المحاكمة لهذا المنهج عل التشريعات البريئة من الممارسات الخاطئة

بحق المنهج.



فعقيدة المنهج السلف قائمة أصً عل السياسة الشرعية الت تقوم عل سيادة الأمة وحريتها من الرِق، وهذه السيادة ه ما

يسم اليوم عل سبيل الذم «الإسلام السياس»، وبما أن هذه العقيدة ‐ الت شوهها كثير من الممارسات السياسية ‐ تقوم

عل استقلالية الأمة الإسلامية، وترسخ مبدأ السيادة للأمة والقيادة الذاتية والحرية من التبعية الشرقية أو الغربية، فقد واجه

هذا المنهج الهجوم الشرس والتشويه من «الليبروصفوية» وأسيادهم لإطفاء نور حقيقة وجوهر الإسلام كما قال أحد

المفرين: إن إسلام الشعائر التعبدية من صلاة وصوم وحج وعبادات وزهد ليس معنيا بعداوة الأعداء، لن الخصومة

الحقيقية للإسلام هو الذي ينازعهم السلطة أو السيادة ف توجيه العالم وبنائه عل مثاليات و«قيم أخرى لا يؤمن بها

الغرب».

ولهذا الاعتبار استحدث الغرب وتبعهم ليبراليو العالم العرب ودعاة الليبرالية السعودية مصطلح «الإسلام السياس» عن أهل

السنة فقط بصورة التشويه والتنفير، بالرغم أنه يعن السيادة والاستقلال السياس ‐ كما سبق ‐، وقد عبر عن هذا الواقع

الدكتور مصطف محمود ‐ رحمه اله ‐، وكان مما قال: «حينما يصرِح الساسة ف الغرب بأنهم لا يعادون الإسلام، وأنهم

ليسوا ضد الإسلام كدين، فإنهم يونون صادقين بوجه من الوجوه.. إذ لا مانع عندهم أبدًا من أن نصل ونصوم ونحج

ونقض ليلنا ونهارنا ف التعبد والتسبيح والابتهال والدعاء.. ونقض حياتنا ف التوكل، ونعتف ما نشاء ف المساجد،

ونوحد ربنا ونمجده ونهلل له، فهم لا يعادون الإسلام الطقوس.. إسلام الشعائر والعبادات والزهد.. ولا مانع عندهم ف أن

تون لنا الآخرة كلها. فهذا أمر لا يهمهم.. ولا يفرون فيه.. بل ربما شجعوا عل التصوف والاعتزال وحالفوا مشايخ الطرق

الصوفية ودافعوا عنهم.. ولن خصومتهم وعداءهم ه للإسلام الآخر.. الإسلام الذي ينازعهم السلطة ف (توجيه العالم

وبنائه عل مثاليات وقيم أخرى).. الإسلام الذي ينازعهم الدنيا ويطلب لنفسه موقع قدم ف حركة الحياة.. الإسلام الذي يريد

أن يشق شارعا ثقافيا آخر... ويرس قيما أخرى ف التعامل ونماذج أخرى من الفن والفر. الإسلام الذى يريد أن ينهض

بالعلم والاختراع والتنولوجيا.. ولن لغايات أخرى غير التسلط والغزو والعدوان والسيطرة. الإسلام السياس.. الإسلام

الذي يتجاوز الإصلاح الفردي إل الإصلاح الاجتماع والإصلاح الحضاري والتغيير الون، هنا لا مساومة، ولا هامش

سماح. وإنما حرب ضروس.

هنا سوف يطلق الل عليك الرصاص!! وقد يأتيك الرصاص من داخل بلدك الإسلام نفسه!!

النمط الغرب للحياة تحول الآن إل قلعة مسلحة ترفض أي منافس أو بديل.. والصدام هو قَدَر كل من يحاول أن يخرج

بالإسلام من دائرة المسجد ويسع به خارج التَّية الصوفية»[19].

ولذلك فإن الإسلام المرفوض هو ما يسم الإسلام السياس اليوم، والمقصود بتوضيح أكثر عن الإسلام السياس: أن يون

الدين الإسلام بعقيدته وشريعته هو المحرك الرئيس والضابط للحاكم والمحوم، والإسلام السياس: أن تون الشريعة

الإسلامية لها الحاكمية المطلقة عل الجميع ف جميع شؤون الحياة.

وبما سبق فإن الإسلام السياس يصبح صفة مدح وثناء للمؤمنين بتطبيق الشريعة سياسيا واقتصاديا واجتماعيا[20]، وقد

استخدم المصطلح للذم من قبل بعض الحركات العلمانية المعادية للمؤمنين بتطبيق الشريعة، بل استخدموه وسيلة انتقاص

واستعداء، وربط بعضهم ذلك بما يسم «ولاية الفقيه» عند الشيعة للتنفير من الحاكمية السياسية الشرعية السنية للشريعة

الإسلامية، خلافًا للإسلام السياس الشيع وأيديولوجيات ولاية الفقيه وتصدير الثورة، فه لا تدخل ضمن هذا الهجوم

المنظم.

وقد عرف بعض الباحثين هذا المصطلح بقوله: «مصطلح سياس وإعلام وأكاديم استخدم لتوصيف حركات تغيير



سياسية تؤمن بالإسلام باعتباره نظاما سياسيا للحم». ويمن تعريفه بالتال: «مجموعة من الأفار والأهداف السياسية

النابعة من الشريعة الإسلامية والت يستخدمها مجموعة (المسلمين الأصوليين) الذين يؤمنون بأن الإسلام ليس عبارة عن

ديانة فقط، وإنما عبارة عن نظام سياس واجتماع وقانون واقتصادي يصلح لبناء مؤسسات دولة»[21].

(5) الوهابية بعيون غربية:

كتبت الباحثة الأمريية «ناتانا دي لونج» عن إحدى الفزاعات الغربية الحديثة، ومنها السلفية وما يسم بالوهابية، مما

يشف عن الحقيقة، فقالت بحيادية علمية بعد أن قادها الفضول العلم للوصول إل الحقيقة: «بعد الحادي عشر من سبتمبر

تُعرف (الوهابية) من قبل الحومات، والمحللين السياسيين، ووسائل الإعلام بأنها (التهديد الإسلام) الرئيس الذي يواجه

الحضارة الغربية، وبأنها مصدر إلهام أسامة بن لادن وشبة القاعدة التابعة له، وقد أصبحت ذات سمعة سيئة نتيجة تأثيرها

السلب ف الإسلام والجوامع والمدارس عل نطاق عالم، وه توصف بأنها راديالية متطرفة تزدري الطابع العصري،

وتره النساء، وذات طبيعة قتالية، وقد ۇصفَت بأنها ذات نظام إسلام فاش يتبع تقاليد الشيوعية والنازية. وتُتهم بأنها تلهم

آسيا الوسط طلق عليهم اسم (الوهابيين) فمن ي أفغانستان إل لحركات تمتد من الطالبان ف القتال التطرف الدين

إل أنها أكثر تزامنًا بين جميع تفاسير الإسلام، وتسع علت هدفًا فقد ج ة القاعدة التابعين لأسامة بن لادن، وهوشب

فرض نفسها وحدها بصفتها المعبرة عن الإسلام الحقيق، ويشار إل أن التعاليم (الوهابية) ف الأغلب عل أنها (خطاب

متعصب)، ويطلق عل (الوهابية) نفسها صفة (التعبير الأكثر رجعية عن الإسلام)، و(إحدى أكثر الحركات الإسلامية خوفًا

من الأجانب)»[22].

وكانت دوافع الفضول لدى هذه الباحثة الأمريية بسبب الصور النمطية السلبية عن السلفية والوهابية والأصولية الإسلامية

بحسب التعبيرات الغربية باعثًا للبحث عن الحقيقة لتلك الصور النمطية خاصةً عن محمد بن عبدالوهاب وتراثه، فف

رسالتها العلمية (الدكتوراه) من جامعة «جورج تاون» توصلت إل نتائج عسية، ومما قالت عن نتائج بحثها ف مقابلة

صحفية معها: «وجدت الاعتدال والعقلانية والعمل العلم المؤصل ف ثروة ابن عبدالوهاب العلمية... من الأعمال العلمية

المغلوطة والمليئة بالذب هما مرجعية الغرب عن فر الشيخ ابن عبدالوهاب لقد قالوا ل: إن رسالة التوحيد لابن

عبدالوهاب (بيان حرب)!!... لم أر أي شء ينم عن العنف ف هذه الرسالة عل الإطلاق، بل كلام علم معتدل عقلان لا لبس

فيه ولا غموض...»[23].

وعن الوهابية، وأنها ليست مذهبا خاصا كما يطلقه بعض الخصوم، وإنما ه مذهب أهل السنة والجماعة ومصدر نهضتهم

ومجدهم، كتب الباحث الأمري «لوثروب ستودارد» فقال: «محمد بن عبدالوهاب الذي أشعل نار الوهابية فاشتعلت،

واتقدت، واندلعت ألسنتها إل كل زاوية من زوايا العالم الإسلام... أخذ هذا الداع يحض المسلمين عل إصلاح النفوس،

واستعادة المجد الإسلام القديم والعز التليد».

كما كتب الباحث نفسه عن حقيقة الحركة الوهابية ودورها الإصلاح العالم، فقال عنها: «بدأت اليقظة البرى ف عالم

الإسلام، فالدعوة الوهابية إنما ه دعوة إصلاحية خالصة بحتة غرضها إصلاح الخرق، وفسخ الشبهات وإبطال الأوهام

ونقض التفاسير المختلفة والتعاليم المتضاربة الت وضعها أربابها ف عصور الإسلام والأخذ به عل أوله وأصله ولبابه

وجوهره...»[24].

ية «ناتانا دي لونج» الستار عن مدى الصورة النمطية عن محمد بن عبدالوهاب وعن الدولة التشف الباحثة الأمريوت

قامت عل دعوته من خلال قراءتها لجميع تُراث ابن عبدالوهاب ‐ كما قالت ‐، فتقول: «كان محمد بن عبدالوهاب ‐ كما



يظهر ف أعماله المتوبة ‐ عالما وفقيها حسن التدريب وواسع التجوال، إضافةً إل كونه كاتبا كثير الإنتاج، وتملأ أعماله

المتوبة الموجودة أربعة عشر مجلدًا ضخما، تتضمن مجموعة من الأحاديث، وسيرة حياة النب (صل اله عليه وسلم)،

ومجموعة من الفتاوى، وسلسلة من التعليقات التفسيرية للقرآن الريم، وعدة مجلدات ف الفقه، وعددا من الرسائل الدينية،

ةمضاد انة النساء، إن مجال معرفته يقف علتتضمن مناقشات مفصلة عن الجهاد وم وغيرها من الأعمال المتنوعة الت

واضحة للفتاوى القليلة الت أصدرها أسامة بن لادن، والأكثر أهمية إن إصراره عل التمسك بالقيم القرآنية، مثل المحافظة

با مقدسة، والتسامح مع الأديان الأخرى، وتأييد توازن الحقوق القصوى عل الحياة البشرية حت ف وسط الجهاد بصفته حر

بين الرجال والنساء يؤدي إل نظرة شاملة مختلفة جدا عن نظرة المتطرفين القتاليين المعاصرين، إن غياب الخوف من

الأجانب، والنزعة القتالية، وكراهية النساء، والتطرف، والحرفية المرتبطة عل نحو نموذج بالوهابية، كلها تثير أسئلة جدية

عن كون مثل هذه الأفار (متلازمة) ه والوهابية»[25].

بحثها ‐ سابق الذكر ‐ عن حقيقة دعوة محمد بن عبدالوهاب وتراثه كشفت ف ية «ناتانا دي لونج باس» فالباحثة الأمري

مقابلة صحفية عن حقيقة الدعوة، وأن الاستهداف يتم من خلال محاولات تشويه رموز التجديد والإصلاح وحقيقة دعوتهم،

العنف وتدعو إل تشجع عل كتب الشيخ محمد بن عبدالوهاب الت ثير من المواد فومما قالت: «توقعت أن أجد ال

الجهاد وتصنف كل من ليس بوهاب عل أنه كافر وهذا ما لم ين، حالَما قرأت كتاب التوحيد تغيرت توقعات، لقد أدركت

أن معظم الناس قد أساؤوا فهم هذه الرسالة عل أنها (بيان حرب)، لقد كان كتاب التوحيد حقًا بحثًا مستفيضا ف مضامين

التوحيد، كان عمً علميا رصينًا هادىا، وليس دعوة إل الحرب، وعند قراءة التاب ف سياق جميع كتابات الشيخ يبدو

واضحا أنها عبارة عن رسالة ف الإلهيات تناقش مسؤوليات جميع المؤمنين، وكذلك موضوع الجهاد والزواج والمرأة فقد

سقطت عندي الصورة النمطية الت تشاع عن الوهابيين... ابن تيمية هو الآخر ظُلم وكذب عليه ولم يقل شيىا من ذلك... لعل

ما أصاب ابن تيمية هو مماثل لما أصاب ابن عبدالوهاب من ظلم وكذب وتحريف»[26].

كما كتب غير هؤلاء عن حقيقة هذه الدعوة فقال عنها المستشرق (بركارت): «لم تن المبادئ الت جاء بها ابن عبدالوهاب

مبادئ دين جديد، وإنما كانت جهوده منصرفة إل إصلاح ما فسد من معتقدات المسلمين»[27].

محمد (صل وضعها النب الصورة الت وكتب كبير المستشرقين «جلد سيهر»: «إن الوهابيين أنصار للديانة الإسلامية عل

اله عليه وسلم) وأصحابه، فغاية الوهابية ه إعادة الإسلام كما كان»[28].

وبما سبق من حقائق ف هذا المقال ينشف سر الهجوم المنظَّم عل الهوية الحقيقية لأي مسلم من قبل دعاة الليبرالية

والصفويين (الليبروصفوية) بقاسم مشترك، وهو إضعاف أو إسقاط مصدر الوحدة الفرية للأمة الإسلامية، وهو ما يتفق مع

المشروع الصهيوأمري القائم عل عداوة منهج أهل السنة والجماعة والإجهاز عل أي مشروع سيادي للأمة، لأن المنهج

السلف المنشود قادر عل الإصلاح والتطوير، بل واستيعاب الحداثة والتحديث، ومقاومة التغريب، والتحصين من التعددية

الفرية الت تؤدي إل إضعاف الوحدة السياسية للأمة أو تمنع قيامها، فالمنهج السلف بديل حضاري؛ لنهضة الأمة

الإسلامية، يؤدي إل سيادتها وريادتها، وهذا من أبرز أسباب الخصومة والاستعداء المحلّ والعالم. وباله التوفيق.

--------------------

[1] انظر عل سبيل المثال صحيفة الجزيرة السعودية، بعنوان: «المسوت عنه: السلفية عل فراش الموت»، للاتب الدكتور: حمزة السالم، العدد 14959، بتاريخ

6/11/1434هـ.

[2] انظر للمزيد عن هذه الأقوال التاب القيم للشيخ خليفة بن بطاح الخزي: «الليبراليون الجدد – الواقع المحل» المحور الأول: الانحرافات العقدية، الفصل الأول.



[3] انظر: الدكتور شارل سان برو، «الإسلام ‐ مستقبل السلفية بين الثورة والتغريب»، ص 163.

[4] انظر: د. محمد نبيل ملين «علماء الإسلام ‐ تاريخ وبنية المؤسسة الدينية ف السعودية بين القرنين الثامن عشر والحادي والعشرين»، ص 207، ترجمة: محمد

الحاج سالم، وعادل بن عبداله، الطبعة الأول 2011م. نشر الشبة العربية للأبحاث والنشر ‐ بيروت.

[5] أخرجه البخاري ف صحيحه، كتاب الرقاق، حديث رقم: (6428).

[6] انظر: شارل سان برو. «مستقبل السلفية بين الثورة والتغريب»، ص 424.

[7] انظر المصدر السابق ، ص 147.

http://www.alriyadh.com/863442 :الرابط التال [8] انظر مقال صحيفة الرياض: «أبعاد مشروع أم القرى المزعوم»، د. حمد اللحيدان، عل

[9] كتاب برو هو: «عن حقيقة السلفية وتاريخها العريق ودورها ف مقاومة التغريب والتطرف»، وطبعته متبة الملك عبدالعزيز بالرياض (حوال 500 صفحة)، وهو

كتاب وثائق ودراسة تحليلية بنتائج باهرة من شخصية لا تنتم لهذا الدين، عدا عن الانتماء للمنهج الذي قام بالبحث فيه وعنه، ولذلك ينصح بقراءته.

[10] انظر شارل سان برو، «مستقبل السلفية بين الثورة والتغريب»، ص 13، ترجمة: وجيه جميل البعين، متبة الملك عبدالعزيز العامة، الرياض ‐ السعودية،

1431هـ/2010م.

[11] انظر المصدر السابق، ص 425.

[12] انظر المصدر السابق، ص 239.

[13] انظر المصدر السابق، ص 214.

[14] انظر المصدر السابق ، ص 267.

.LAOUST Henri ،عن: لاوست هنري ً[15] انظر المصدر السابق ، ص 147. نق

[16] انظر: ناتانا دي لونج باس. «دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب ‐ من الإحياء والإصلاح إل الجهاد العالم»، ص 185.

[17]  بقصد بـ«الإسلام السياس» ف لغة الغرب: الإسلام الذي يعتقد معتنقوه أنه يحم الشؤون السياسية من الحياة، أو أن الإسلام دين ودولة.

[18] انظر: شارل سان برو. «مستقبل السلفية بين الثورة والتغريب»، ص 247.

[19] انظر مصطف محمود ‐ رحمه اله ‐ «الإسلام السياس والمعركة» ص 17، 18.

[20] أدرك الملك عبدالعزيز أن الإسلام السياس هو الموحد الحقيق للدولة السعودية، كما هو محمد بن عبدالوهاب ومحمد بن سعود.

http://4i.ae/SWsO :الرابط التال [21] انظر: الموسوعة الحرة، عل

[22] انظر: ناتانا دي لونج باس «دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب ‐ من الإحياء والإصلاح إل الجهاد العالم»، ص 29-30، ولها مصادرها الت ذكرتها ف أصل

التاب، ترجمة د. عبداله بن إبراهيم العسر، دارة الملك عبدالعزيز، الرياض – السعودية، 1433هـ.

[23] انظر: المقابلة الشخصية، صحيفة الرياض، العدد 16236، بتاريخ 20/2/1434هـ، عن كتابها بالطبعة العربية بعنوان: «دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب ‐ من

:الرابط التال نشر دارة الملك عبدالعزيز ، الرياض ، 1433هـ، عل «الجهاد العالم الإحياء والإصلاح إل

http://www.alriyadh.com/2013/01/02/article797986.html

[24] انظر: محمد بن عبداله بن حمد الساكر. «الإمام محمد بن عبدالوهاب – حياته – آثاره – دعوته السلفية»، ص 287–288، متبة الملك عبدالعزيز العامة،

الرياض – السعودية، 1434هـ/2013م. نقً عن: «حاضر العالم الإسلام»، تعريب الأستاذ عجاج نويهض، ج1: ص260، طبعة دار الفر.

[25] انظر: ناتانا دي لونج باس. «دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب ‐ من الإحياء والإصلاح إل الجهاد العالم»، ص 34.

[26] انظر عن المقابلة الشخصية كاملة صحيفة الرياض، العدد 16236، بتاريخ20/2/1434ه، عن كتابها بالطبعة العربية بعنوان: «دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب

http://www.alriyadh.com/2013/01/02/article797986.html :الرابط التال عل ،«الجهاد العالم من الإحياء والإصلاح إل ‐

[27] انظر: محمد بن عبداله بن حمد الساكر «الإمام محمد بن عبدالوهاب – حياته – آثاره – دعوته السلفية»، ص 289. نقً عن: «تاريخ البلاد السعودية»،



للدكتور منير العجلان، ج1 ص211.

[28] انظر المصدر السابق، ص 290. نقً عن: كتاب: «بحوث أسبوع الشيخ محمد بن عبدالوهاب»، ج1 ص309، وكتاب «العقيدة والشريعة» جلد سيهر.

 

 

مجلة البيان العدد  337 

المصادر:


